


PARABOLAS

Y ENSENANZAS
DE JESUS

CAIRBAR SCHUTEL



A MIS GUIAS
Y PROTECTORES ESPIRITUALES

;Cémo podria yo escribir los dictados contenidos en esta obra,
sin vuestro paternal auxilio?

Aceptad, como homenaje de amor que me ensehasteis a
cultivar, mis mejores servicios a vuestra labor.

CAIRBAR



Homenaje de sincera amistad y gratitud a mi buen compafiero

LUIS CARLOS DE OLIVEIRA BORGES

Y a su digna esposa

MARIA ELISA DE OLIVEIRA BORGES



Indice

EPISTOLA A JESUS 9
PROLOGO 11
PRIMERA PARTE 18
PARABOLAS DE JESUS

LAS PARABOLAS Y SU INTERPRETACION 18
PARABOLA DEL SEMBRADOR 21
PARABOLA DEL GRANO DE MOSTAZA 25
PARABOLA DE LA LEVADURA 27
PARABOLA DEL TESORO ESCONDIDO 28
LA PARABOLA DE LA PERLA 29
PARABOLA DE LA RED 30
PARABOLA DE LA OVEJA PERDIDA 32
PARABOLA DEL SIERVO DESPIADADO 34
PARABOLA DE LOS OBREROS DE LA VINA 37
PARABOLA DE LA HIGUERA SECA 39
PARABOLA DE LOS DOS HIJOS 44
PARABOLA DE LOS LABRADORES MALOS O DE LOS
ARRENDATARIOS INFIELES 45
PARABOLA DEL FESTIN DE BODAS 50

PARABOLA DE LA HIGUERA EN GERMINACION 54
PARABOLA DE LOS SIERVOS BUENOS Y MALOS 55
PARABOLA DE LAS VIRGENES SENSATAS Y NECIAS 57
PARABOLA DE LOS TALENTOS Y DE LAS MINAS 61

4



PARABOLA DE LA SIMIENTE 66
PARABOLA DE LA CANDELA 68
PARABOLA DE LA HIGUERA SECA 71
PARABOLA DEL CIEGO QUE GUIA A OTRO CIEGO 74
PARABOLA DEL BUEN SAMARITANO 76
PARABOLA DEL AMIGO INOPORTUNO 79
PARABOLA DEL AVARO 81
PARABOLA DEL SIERVO VIGILANTE 83
PARABOLA DE LOS PRIMEROS LUGARES 84
PARABOLA DEL GRAN BANQUETE 87
PARABOLA DEL DRACMA PERDIDO 89
PARABOLA DEL HIJO PRODIGO 91
PARABOLA DEL ADMINISTRADOR INFIEL 95
PARABOLA DEL RICO Y LAZARO 98
PARABOLA DEL SIERVO TRABAJADOR 106
PARABOLA DEL JUEZ INJUSTO 108
PARABOLA DEL FARISEO Y EL PUBLICANO 110

SEGUNDA PARTE 112

ENSENANZAS DE JESUS
APOSTOLES iError! Marcador no definido.
LAS BIENAVENTURANZAS 117
POBRES DE ESPIRITU Y ESPIRITUS POBRES 120
MANSEDUMBRE E IRRITABILIDAD 122
RESIGNACION E INDIFERENCIA 124

LIMPIEZA DE CORAZON

125



LUZ MORTECINA Y SAL INSIPIDA
LOS DOS TESTAMENTOS
EL JURAMENTO

126
127
130

RELIGION DE LOS HOMBRES/RELIGION DE DIOS 132

LA VIDA EN LA TIERRA'Y LA VIDA ETERNA
LOS DOS CAMINOS Y LAS DOS PUERTAS

LOS DOS FUNDAMENTOS

JESUS Y EL CENTURION

LAS DOS MUERTES

LA TEMPESTAD CALMADA

EL MAYOR PROFETA

EL ESPIRITU DE SISTEMA

EL SABADOY EL TEMPLO

LA ENSENANZA DE LA RELIGION
JESUS CAMINA SOBRE LAS AGUAS

LA TRADICION Y EL MANDAMIENTO
EXAMEN DE LAS RELIGIONES

EL FERMENTO DE LOS FARISEOS
INMORTALIDAD Y RELIGION
REENCARNACION

LA PIEDRA DESECHADA

TRINIDAD DEVASTADORA

ODRES NUEVOS

LA FEY EL AMOR

LA TRANSFIGURACION EN EL TABOR
LA PRUEBA DE LA RIQUEZA

6

135
137
139
141
146
148
149
151
154
156
159
160
162
165
168
170
174
179
182
185
187
189



EL GRAN MANDAMIENTO

LAS SENALES DE LOS TIEMPOS

LA CENA DE PASCUA

EL PRECURSOR DEL CRISTIANISMO
MARIA DE MAGDALA

MONOGENIA DIABOLICA
MANIFESTACION DE LA MEDIUMNIDAD
SALVACION POR LA FE

LA MANIFESTACION DE PENTECOSTES
EL VERBO DE DIOS

EL BAUTISMO DE JESUS

ASCENSION ESPIRITUAL

DIALOGO DE JESUS CON NICODEMO
LAS ENSENANZA DE JESUS A LA SAMARITANA
EL PARALITICO DE LA PISCINA

LA RESURRECCION - EL ESPIRITU — LA FE
EL PAN DE LA TIERRA Y EL PAN DEL CIELO
RECONOCIMIENTO Y GRATITUD

LA PALABRA DE VIDA ETERNA

BUSCAD LA VERDAD Y LA LIBERTAD

EL CIEGO DE SILOE

VIDA Y DESTINO

LAS CONVERSIONES A LA HORA DE LA MUERTE

LOS PASOS DE JESUS
EL SERMON DE LA ULTIMA CENA
COMUNION DE PENSAMIENTO

191
193
198
202
209
215
218
220
225
228
230
239
242
250
252
258
265
267
270
273
275
284
286
289
294
298



CRUZ Y CRUCES

CRISTTIANISMO E INMORTALIDAD
DEMOSTRACION DE LA INMORTALIDAD

LA INCREDULIDAD Y REALIDAD DEL ESPIRITU
EL APOSTOL PABLO — INMORTALIDAD

LA RESURRECCION DE LAZARO

CONCLUSION

300
302
305
307
309
312

318



EPISTOLA A JESUS

Maestro y Sefior:

Tras largos anos de luchas y esfuerzos dedicados a la difusién de tu
palabra redentora, llegamos a realizar una de nuestras mayores
aspiraciones: dar publicidad a esta modesta obra, que creemos encierra los
principios doctrinarios que motivaron tu venida a este mundo, y cuyo
tinico propdsito es dar una interpretacién clara y sucinta de tu inigualable
Doctrina.

El tiempo, ese gran bdrbaro que destruye monumentos y devasta
grandes ciudades; que asiste al ritmo lento del martillo del progreso, a la
sucesién de las generaciones y a la transformacién de la mds sublimada
ciencia que al hombre fue dado a conocer, no tuvo, hasta ahora, poder
contra tu Doctrina sin mancha. Todo ha pasado en estos dos mil afios, en
la Tierra como en el Cielo: pero tu Palabra brilla como un Sol sin ocaso,
guiando a las ovejas descarriadas, a los corderos perdidos del Rebano de
Israel a la puerta del aprisco, para devolverlos al Buen Pastor.

De década en década, las religiones, que no son de tu autoria,
sienten disminuir su poder, ante los embates de la Verdad, que estrechas
sus veredas; las Ciencias, de concepcién humana, también vienen a
destruirse, en el transcurso del tiempo, los mds perfeccionados dogmas;
todo ha pasado como los vientos, las aguas y las nubes que se desvanecen,
pero tu Palabra permanece, tus Ensefianzas toman cuerpo, tus ejemplos se
rememoran, incluso después de siglos y siglos de tu estadia en este mundo.

Y también, Senor, lo que mds admirable nos parece, es la
divulgacién del espéritu de esa Doctrina, en su monumental complemento,
levantando a nuestra Humanidad de las regiones de las tinieblas hacia los
amenos parajes de la Luz de la Inmortalidad.

Pero, todos esos hechos grandiosos, todo ese movimiento acelerador
del progreso humano que consta de tus predicciones, estdn previstos en tu
Evangelio. Aquellas letras memorables con que tus Discipulos tradujeron
tu pensamiento, confiado a ellos para que lo hicieran repercutir a través de
los siglos y de las generaciones, ahi estdn, grabadas en las pdginas del Libro
de la Vida, escritas en todos los idiomas y reclamando la atencién de
todos, porque, en verdad, llegaron los tiempos de cumplirse tu Palabra en
toda la linea, auxiliada, con todo el poder, por la manifestacién categérica
de tus servidores.



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Sefior, sabemos que, como prometiste, contindas entre nosotros, no
en la materia corruptible, sino en espiritu vivificante, seleccionando las
ovejas de tu rebafio, poniendo, a la izquierda, las que parecen ovejas, sin
embargo, no son mds que lobos devoradores. Sentimos la fuerza de tu
grandeza y el poder de tu amor inagotable.

Necesitamos seguir recibiendo los efluvios de tus gracias, pues, sin
ellos, nada seremos.

Que el Espiritu Consolador, bajo tus auspicios, venga a dar fuerza a
las elucidaciones de este libro, para que él produzca los efectos deseados.

Que la Vida extienda sus horizontes a aquellos que nos leyeran, para
que puedan entrever sus destinos inmortales. Ayddalos a vencer los
abismos, protégelos de los enemigos. Que el Ejército Apocaliptico,
montado en blancos corceles, los auxilie a derribar barreras, a vencer
dificultades y a destruir impedimentos, para que gocen de tu inmaculado
bienestar.

Recibe, Sehor y Maestro, el mds intenso tributo de gratitud y de
amor.

CAIRBAR

10



CAIRBAR SCHUTEL

PROLOGO

La lucha entre el espiritu y la materia, parece venir desde tiempos
inmemoriales.

Basta pasar la vista por la Historia para que nos convenzamos de las
transformaciones sucesivas por las que viene pasando nuestro mundo,
accionado siempre por las Potestades Superiores, a las cuales estd afecta la
direccién de nuestro planeta.

Y es justamente cuando el yugo se vuelve mds pesado, cuando el
cardcter se deprime, cuando la materialidad invade y domina a la familiay
a la sociedad, que los seres invisibles acentdan su accién, para que
ganemos, en la senda del progreso, el tiempo perdido en indtiles
holocaustos, que sélo sirvieron para sefialar nuestro atraso espiritual.

Fue en una época semejante a la nuestra, en que la Humanidad
habia resbalado hacia el terreno accidentado del fanatismo, de la
supersticién y del materialismo, que el Cielo se hizo oir por su mayor
Exponente, por su mds legitimo Representante.

Fue en esa época en la que encarnd entre nosotros el gran Espiritu
que conocemos como Jesucristo.

Enviado con una determinada misién, el Divino Mesias, desde su
nacimiento, manifesté poderes superiores, que lo ensalzaban, — en los
momentos de dudas y vacilaciones en cuanto a su real grandeza, — a los
ojos de los que lo rodeaban.

Todos esos hechos, tenidos como milagrosos por la ignorancia
popular y por el autoritarismo clerical, no eran mds que pruebas objetivas
de los atributos del Espiritu, magnificamente sintetizadas en el Hijo del
Hombre.

Las voces de los augurios, los cdnticos, las revelaciones, las
manifestaciones en suefos, las materializaciones, los diversos fenémenos,
los hechos de orden psiquico y extra-sensorial narrados en los Evangelios,
constituyen el cardcter positivo de la Religién de Jesucristo.

La Palabra de Cristo, en todos sus principios y sancionada por el
Espiritu, afirma la Vida mds alld de la tumba, la sobrevivencia del Hombre
tras la transicién que llamamos muerte.

Es por este particular que dicha Palabra se hizo querida y respetada
hasta incluso de los mds reacios.

No es el timbre moral de la Doctrina el que hace a los adversarios
inclinar la cabeza ante la Palabra de Jesus, sino los fenémenos de orden

11



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

fisico e intelectual que brillan en las pdginas de los Evangelios, hechos que,
digamos de paso, con mayor o menor intensidad, nunca dejaron de
producirse, desde tiempos inmemoriales hasta en la época en que nos
hallamos.

En verdad, ;qué serfa el Cristianismo sin las curas, sin las diversas
manifestaciones y sin las aspiraciones? No dejarfa de ser una religién como
las demds, cultural, dogmdtica y especulativa. ;Qué serfa el Cristianismo
sin el cdntico de los Espiritus, anunciando a los pastores de las cercanias de
Belén, el nacimiento del Nifio Jests; sin los suefios proféticos de José; sin
la transformacién del agua en vino en las bodas de Cang sin la
multiplicacién de los panes y los peces; sin la dominacién de los elementos
en el Mar de Galilea; sin las apariciones de Moisés y Elfas en el Tabor?
:Qué serfa del Cristianismo sin las manifestaciones fisicas e inconsecutivas
de Jesuds por cuarenta dias tras su muerte, sin la explosién del Pentecostés y
las portentosas manifestaciones que se dieron por intermedio de los
Apéstoles, segiin narran los Hechos, desde la primera hasta la dltima
pdgina? ;Qué serfa del Cristianismo sin el resplandor del Camino de
Damasco?

La Religién no puede ser una manifestacién platénica al servicio de
los cultos o de los dogmas de cualquier iglesia; no es monopolio de
determinado pueblo o raza; es una llamada a la razén y al sentimiento, y
conduce al Espiritu a destinos desconocidos, pero inmortales.

iLa Religién no se limita a un solo mundo, a un solo planeta; tiene
cardcter universal, es mucho mds de lo que los sacerdotes proclaman,
mucho mds de lo que las iglesias conciben! Estd fuera del tiempo y del
espacio, sin dejar, con todo, de abrazar los mundos y los soles que se
equilibran en el éter. Para que tenga cardcter eterno, necesita contener el
Infinito, sin la dependencia de la voluntad humana y sin estar circunscrita
a una familia, a un pueblo, a una nacién ni a un mundo.

iUna religién que determina la existencia de las almas a un mundo
como el nuestro, creadas al nacer los cuerpos y con su futuro fijado entre
las alternativas de un Infierno perpetuo, y de un estado paradisfaco en un
Cielo abstracto, no puede orientar a aquellos que sienten el corazén
palpitar hacia la Inmortalidad, no puede ser verdadera!

iLa Verdadera Religién despierta grandes aspiraciones que se
estrechan entre las almas y Dios, por eso no puede dejar de tener cardcter
permanente, en el tiempo y fuera del tiempo, en el espacio y fuera del
espacio!

:Cémo explicar la permanencia de la Religién en los Reinos de
Plutén, donde las almas, disuadidas de toda misericordia, sin mds

12



CAIRBAR SCHUTEL

esperanza de salvacién, permanecen en el sufrimiento mds atroz, en medio
de dolores y lamentaciones, llantos y gemidos?

La Religién, cuya insignia es el Amor, demuestra atributos divinos
de bondad, de misericordia y sabidurfa; por tanto, no puede sancionar las
concepciones absurdas e ilusorias con que pretenden presentarla aquellos
que se sujetan a los dogmas de concilios, a las resoluciones de una mayorfa
ocasional, cuyos articulos de fe constituyen la antitesis de la Revelacién del
Sinai, de la Revelacién Mesidnica y la de la Revelacién Espirita,
ejemplificando los ascendentes de la Verdad, libre de todas las dificultades
humanas.

De hecho, si nos tomdramos el trabajo de recorrer la historia
religiosa de los pueblos en su aspecto primitivo, sea de los pueblos de
Oriente o de Occidente, nos convencerfamos de que toda esa gente, que
con su trabajo y sacrificio preparé nuestro mundo, para que en él se
estableciesen grandes empresas y nobles cometidos, vivia en la Religién
Natural, Religién, ademds, revelada en su forma progresiva, como ocurre
en las demds ramas del saber humano, Religién basada en la Inmortalidad,
revestida de importantes fendémenos demostrativos de la sobrevivencia, —
en un mundo mds alld del nuestro, — de aquellos que aqui vivieron y que
por su trabajo y sentimientos afectivos constituyeron familias, o al menos,
se hallaron entrelazos entre si por vinculos de amistad.

iY ese hecho se viene produciendo permanentemente, de generacién
en generacidn, y han servido para alimentar en los corazones, la fe en el
futuro, la confianza en nuestros destinos prometedores; es ese hecho el que
abre claridades a nuestra esperanza e impulsa, aunque lentamente, el
principio de fraternidad, que nos hace volver la mirada hacia lo ilimitado,
hacia Dios!

Excluyamos de la Historia todos esos fenémenos supranormales y
psiquicos, esas apariciones y voces, esas profecias, esas diferentes
manifestaciones, y la Religién desaparecerd, porque toda esa
fenomenologfa, estando dentro de la Naturaleza y reveldndose bajo el
dominio de la Ley Natural, es la que da el cardcter divino a la Religién,
bajo cuyos influjos se producen los hechos — letras vivas, cartas escritas por
el dedo de Dios como todas las otras manifestaciones de la creacién, para
que nos instruyamos y nos engrandezcamos con sus lecciones. Por eso dijo
sabiamente el fildsofo: “La Religién no se basa dnicamente en la teoria,
sino también en la Historia, en la Filosofia y en los hechos”.

Los hechos son el “todo” de la Religién, asi como también de la
Ciencia y de la Filosoffa. ;Qué es la Ciencia sin los hechos? ;Cémo
concebir la Quimica sin la reaccién que prueba sus principios? ;La Fisica

13



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

sin fenémenos de equilibrio, atraccidn, etc.? ;La Botdnica sin las plantas?
:La Zoologia sin los animales? ;La Fisiologfa sin el cuerpo humano? ;La
Astronomia sin las estrellas, sin planetas, sin los asteroides y los cometas?

Asi también, ;cémo concebir la Religién sin los hechos que le sirven
de ayuda, y que vienen a demostrar la existencia y sobrevivencia del alma,
su progreso, su evolucién continua, sus grandiosos impetus para la
Sabiduriay el Amor?

Encarando, bajo todos los aspectos, los hechos Ilamados
supranormales — metafisicos y metapsiquicos — todos ellos son otras tantas
piedras fundamentales que sustentan el gran edificio al que llamamos
Religion.

Sean cuales fueren los nombres con que se presenten los hechos, en
sus multiples modalidades, no dejan de ser fendmenos, efectos cuya causa
no puede ser otra sino el alma, principio inteligente que (estd hartamente
probado) actda independientemente del cuerpo carnal.

Y ahi estdn los estudios del magnetismo, del hipnotismo, del
sonambulismo licido — provocados o espontdneos — que hablan bien alto,
confirmando lo que sélo era una apreciacién a nuestra timida inteligencia.

Cientificamente hablando, no hay un sélo hecho de cardcter
inteligente que sea ajeno al dominio del Espiritu, o, en otros términos, que
no pueda ser explicado por el Animismo o por el Espiritismo.

Pero no son sdlo estos hechos positivos los que vienen en apoyo de
nuestra tesis. También las manifestaciones inteligentes, de cualquier
naturaleza, aun las que se presentan como pequefios fenémenos, por
ejemplo, la sabiduria precoz de los llamados nifios prodigio, denunciando
la preexistencia del espiritu, dan mucho que pensar a aquellos que ya
meditan el motivo real de las cosas y se esfuerzan por profundizar los
enigmas de la Psiquis.

Si penetramos, entonces, en ese laberinto de las manifestaciones
espiritas — apariciones de muertos, comunicaciones de los espiritus - ;cémo
resolver esos eternos problemas, esos enigmas, sin la Religién de la
Inmortalidad, esa Mensajera que viene a guiarnos para que veamos todo
como debemos verlo de verdad, que nos esclarece con todas sus voces?

Repetimos el concepto del filésofo: “Hipoteses nom fingo” — no
formulamos hipétesis, pues no se debe hacer en materia de Religién.

Replicando en esta siembra, sin duda la mds eficaz de todas las que
fueron legadas a la Humanidad, es de nuestro deber aprovechar todo el
contenido que la misma contiene, para, con ella, saciar el hambre de saber
que devora los espiritus, concurriendo para el cumplimiento de sus mds
altos deberes.

14



CAIRBAR SCHUTEL

Nos parece que fue este el propdsito de Jests, el mdximo exponente
de la Verdad. En todos sus trabajos, durante toda su vida, sin descanso, su
ideal fue demostrar la existencia del Espiritu y su sobrevivencia a la
desagregacién corpérea. ;No serd el Sermdn de la Montaia una
consecuencia de la Vida del Mds All4? ;Si la concepcién de la moral mis
pura que los hombres recibieron en esa magistral fraccién oratoria
estuviese circunscrita al espacio que va de la cuna a la tumba, o si se
restringiese a las alternativas de: Mundo, Purgatorio, Infierno; paraiso, su
Palabra serfa vana, pasarfa como la flor de la hierba, como el viento que
ruge y cesa!

iLos pernios de las puertas de la muerte no se pueden abrir para la
eterna condenacién, sino para un incesante progreso y para una visién mds
clara del Infinito!

Y estas perspectivas se revelan a través de la Transfiguracién en el
Tabor, de las Apariciones de Moisés y Elias, de las Pardbolas del Hijo
Prédigo, de la Oveja Perdida, del Dracma Perdido, en fin, del conjunto
armonioso de sus admirables Ensefanzas, que giran sobre el eje
inquebrantable de este dictado registrado en el Evangelio de Juan (XII,
50): “Y sé que el mandamiento de Dios es Vida Eterna.”

iVida Eterna, uniendo a padres e hijos, pariente a pariente, amigo a
amigo y facilitdindonos los medios de perfeccionamiento para la felicidad!
iVida Eterna desplegando, ante nuestra mirada, los panoramas de los
mundos terrestres y siderales, que tenemos que recorrer para estudiar bien
los enigmas del Universo!

iVida Eterna, como factor de felicidad siempre creciente,
interminable!

Y para demostrar la accién permanente, el efecto ininterrumpido
que su Doctrina habria de producir en las almas, Jests no limité su tarea,
como les suele ocurrir a todos los misioneros; su accién se volvié atin mds
preponderante tras su paso hacia el Mundo de los Espiritus, después de ese
cambio que llamamos muerte.

Cada Evangelista dedica un capitulo de su libro a las apariciones y
conversaciones de Jests después de la muerte, siendo que el Evangelista
Juan cautiva nuestra atencién con dos largos capitulos sobre ese hecho.

Pablo, uno de los mayores genios que la Historia menciona, en sus
Epistolas insiste tenazmente sobre las apariciones de Jests, hecho que,
como él mismo afirma, lo convirtié al Cristianismo.

En los Hechos de los Apdstoles — el historiador Lucas, que también era
médico, refiere todas las manifestaciones del Divino Maestro, comenzando
por la Ascensién hasta sus mds familiares apariciones a aquellos que lo

15



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

secundaron en su misién de redimir a la Humanidad, por la creencia en la
Vida futura, en la Existencia de la Eternidad Espiritual.

Juan Evangelista escribi6 su Apocalipsis bajo la inspiracién de Jests,
que se le aparecié en su forma gloriosa, para sellar con hechos que los
retrégrados llaman sobrenaturales y los saduceos de todos los tiempos
niegan sistemdticamente, la Purisima Doctrina que El fundé.

La intencién predominante de Jesus, no nos cansamos de repetirlo,
fue liberar a los hombres del yugo del dogma y excluir de los corazones el
espiritu de la duda que asedia a los refractarios, a los indecisos y a los que
no saben de dénde vinieron, quienes son y para dénde van.

iSon innumerables los pasajes en los que Jests exhorta a sus oyentes
a seguirlo para vivir eternamente, porque Dios es el Dios de los vivos y no el de
los muertos!

Los hechos producidos por Jests Resucitado son los que dan valor a
su Doctrina, combatida sin piedad por la clase sacerdotal y los grandes de
su época.

La Doctrina de Jesus, ofrecida a fandticos y negadores, no consiguié
inclinarles la cabeza ni ablandar su corazén. {Unos decian que €l tenia el
demonio; otros, que habfa enloquecido! Lo ultrajaron, lo insultaron, y,
finalmente, consiguieron asesinarlo bdrbaramente, como quien excluye de
la sociedad a un gran criminal.

Los instigadores del crimen, en combinacién con el gobierno de
aquél tiempo, llegaron hasta el ponto de colocar guardias en el sepulcro
para que, decian ellos, “los discipulos no robasen el cuerpo de Jests y
dijesen después que €l resucité.”

Esas almas pequenitas, esas almas de barro, hicieron todo lo posible
para anular la idea de la Inmortalidad, que es la base de la Doctrina de
Cristo, y, ddndole muerte, creyeron haber conseguido sus intentos, en el
supuesto de que la Palabra del Maestro, sin accién permanente, no podria
subsistir. Pero la muerte fue vencida, y no tuvo otro resultado sino
demostrar la vida. Era menester la negacién, la mentira, la incredulidad, el
error, para que la Verdad se confirmase.

La Resurreccién de Jests es, por eso, el hecho mds extraordinario de
la Historia. Sin ella, los discipulos, ya dispersados no se hubieran juntado
nuevamente para llevar a las naciones, a los pueblos, a la sociedad y a la
familia, las nuevas vivificadoras de la Inmortalidad, la certeza de la Vida
Eterna demostrada por su Maestro Redivivo.

El sacrificio y la muerte de Jests eran la vispera del triunfo, de la
victoria de su Ideal y de su Religién.

16



CAIRBAR SCHUTEL

Sometiéndose a todas las torturas, a la sana de sus terribles
enemigos, Jesds quiso probar perfectamente, categéricamente, que no hay
potestades ni elementos capaces de destruir la Vida, y que esa Vida, que se
manifiesta temporalmente en la Tierra, prosigue mds alld de la tumba; que
la muerte no es el final del hombre, que la inteligencia, la voluntad y la
razén son invulnerables a la espada, al veneno y al candén; que el
sentimiento y la vida individual no dependen de las células orgdnicas, pues
estas no son mds que instrumentos de accién exterior.

*

Muchos misioneros vinieron a la Tierra, pero sélo uno unié la
Palabra a los hechos, los fenémenos consecuentes y subsiguientes de la
Vida Eterna a los principios de la moral mds pura, mds préxima, mds
elevada, y, al mismo tiempo, mds simple de lo que se pueda concebir.

La Doctrina de Jests, por eso mismo, es la sancién del amor en su
mds amplia expresién; del progreso moral y espiritual; de la inmortalidad
del alma; de la Vida Eterna que El no se cansaba de anunciar, antes o
después que sus mds encarnizados enemigos le dieran muerte en la cruz.

Publicando este libro, cuyas ensefianzas provienen de nuestras
relaciones con los  Espiritus que dirigen el  Movimiento
Espirita, que se opera en todo el mundo, tenemos como meta esclarecer a
los hombres de buena voluntad, indicdndoles la senda del Cristianismo,
hasta ahora corrompido y vilipendiado por aquellos que se constituyeron
sus emisarios y tnicos representantes en la Tierra.

Ojala que los espiritus dvidos de luz y de verdad puedan encontrar
en estas pdginas la Esperanza que consuela, la Caridad que ampara y la Fe
que salva.

17



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

PRIMERA PARTE
PARABOLAS DE JESUS

LAS PARABOLAS Y SU
INTERPRETACION

En la acepcién general del término, pardbola es una narrativa que
tiene por finalidad transmitir verdades indispensables de ser
comprendidas.

Las Pardbolas de los Evangelios son alegorfas que contienen
preceptos de moral.

El empleo continuo, que durante su ministerio Jesds hizo de la
pardbolas, tenfa por finalidad esclarecer mejor sus ensefianzas, mediante
comparaciones de lo que pretendfa decir con lo que ocurre en la vida
comdn y con los intereses terrenos. El Maestro sugeria asi, figuras y
cuadros de las cosas cotidianas, para facilitar més a sus discipulos, por ese
método comparativo, la comprensién de las cosas espirituales.

A los que lo escuchaban ansiosamente, procurando comprender sus
discursos, la pardbola se les volvia un excelente medio elucidativo de los
temas y de las disertaciones del Gran Predicador.

Pero los que no buscaban en la pardbola la figura que comparaba, la
alegorfa que representaba la idea espiritual, y se prendian a la forma,
despreciando el fondo, para estos la Doctrina ni siquiera aparecia, mas se
conservaba oculta, como la nuez dentro de la cdscara.

De ahi la respuesta de Jesus a los discipulos que le preguntaban
sobre la razén de por qué El hablaba por pardbolas: “Porque a vosotros es
dado conocer los misterios del Reino de los Cielos, mas a ellos no les es
dado. Pues al que tiene, se le dard y tendrd en abundancia; mas al que no
tiene, hasta aquello que tiene le serd quitado.”

“Por eso les hablo por pardbolas, porque viendo no ven; y oyendo
no oyen, ni entienden. Y en ellos se estd cumpliendo la profecia de Isafas,

18



CAIRBAR SCHUTEL

cuando dice: Oiréis pero no entenderéis. Porque la mente de este pueblo
estd embotada, tienen tapados los oidos y los ojos cerrados, para no ver
nada con sus ojos ni oir con sus oidos, ni entender con la mente ni
convertirse a mi, para que yo los cure.”

Por el pdrrafo anterior se observa claramente que los fariseos y la
mayoria de los judios, oyendo la exposicién de la pardbola, sélo vefan la
figura alegérica que les era presentada, asi como, quien no rompe la nuez,
s6lo ve la cdscara.

Mientras que con sus discipulos no ocurria lo mismo; ellos vefan y
ofan la ensefanza, el sentido espiritual que permanece para siempre; no se
prendian a la figura o a la palabra sonora, que se extingue y desvanece.

De modo que los fariseos escuchaban, pero no ofan; miraban, pero
no vefan (*); porque una cosa es ver y oir con los ojos y oidos del cuerpo, y
otra cosa es ver y oir con los ojos y oidos del Espiritu.

La condicién que Jests expone, como indispensable “para que nos
sea dado y poseer en abundancia® es, como dice el texto, “nosotros
tengamos’ — Pero “tengamos ;qué? Seguramente algiin principio
doctrinario unido a la buena voluntad para recibir la Verdad — “Aquél que
tiene le serd dado y tendrd en abundancia.”

Y el obstdculo para recibir su Doctrina es el individuo “no tener” —
no tener la mds ligera iniciacién espiritual y no tener buena voluntad para
recibir la Nueva de la Salvacién.

(*) En otros términos: ofan, pero no escuchaban; miraban, pero no vefan.

De modo que la Pardbola Evangélica es una instruccién alegdrica,
expuesta siempre con un fin moral, como un medio fdcil de hacer
comprender una leccién espiritual. Es, por lo menos, la opinién del
evangelista Mateo cuando dice: “Jestis decia a la gente todas estas cosas en
pardbolas, y no les decfa nada sin pardbolas, para que se cumpliese lo que
habfa anunciado el profeta: Abriré mi boca para decir pardbolas y
publicaré lo que estd oculto desde la creacién del mundo.” (Mateo, XIII,
34-35).

Finalmente, las Pardbolas tienen poca importancia para los que las
toman como fueron escritas; ademds, el sentido nunca debe ser
desnaturalizado o desviado, bajo pena de perjudicar la Idea Cristiana, por
ejemplo, al que ve en la pardbola del “tesoro escondido” un medio de
enriquecerse materialmente, o en la pardbola del “administrador infiel”

19



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

una leccién de infidelidad, serd preferible para él cerrar los Evangelios y
continuar tratando sus negocios materiales.

La inteligencia de los Evangelios explica perfectamente la
interpretacidn espiritual que Jesds da a sus ensefianzas. Si los Evangelios
fuesen un montdén de alegorias sin importancia espiritual, no tendrian
ningun valor.

20



CAIRBAR SCHUTEL

PARABOLA DEL SEMBRADOR

En aquél mismo dia, saliendo Jesiis de casa, se sentd a la orilla del mar; y se reunié a
su alrededor una gran multitud de gente, por eso, subié a una barca, en donde se sentd,
estando el pueblo en la ribera; y les dijo muchas cosas por pardbolas, hablando de esta manera:

“El sembrador, salié a sembrar, y mientras sembraba, una parte de las semillas cayd
Junto al camino, y vinieron las aves del cielo y las comieron. Otra cayd en lugares pedregosos,
en donde no habia mucha tierra; y luego nacidé porque la tierra donde estaba no tenia
profundidad. Mas el sol, habiéndose elevado enseguida, la quemd y como no tenia raiz, secd.
Otra cayé en el espinar y las espinas, cuando crecieron, la ahogaron. Otra, en fin, cayé en
tierra buena y dio fruto, algunos granos rindiendo ciento por uno, otros sesenta y otros treinia.
El que tenga oidos para oir, oiga.

Sus discipulos le preguntaron qué significaba esta pardbola. Jesis les respondid: a
vosotros os es dado conocer los misterios del Reino de Dios, pero a los otros se les habla en
pardbolas, para que mirando no vean; y oyendo no entiendan.”

El sentido de la paribola es este:

“Todo aquél que escucha la palabra del reino y no le da importancia, viene el espiritu
maligno y le arrebata lo que habia sembrado en su corazdn; es aquél que recibié la semilla
Jjunto al camino.

Aquél que recibid la semilla en medio de las piedras, es el que oye la palabra y por lo
pronto la recibe con gozo; pero no tiene en si raiz, antes es de poca duracidn; y cuando
sobrevienen los obstdculos y las persecuciones, por causa de la palabra, la toma pronto por
objeto de escandalo y de caida.

Aquél que recibe la semilla entre epinas, es el que oye la palabra; pero pronto los
cuidados de este siglo y la ilusion de las riquezas ahogan en é esa palabra y la vuelven sin
Sfruto.

Mas aquél que recibe la semilla en una buena tierra, es aquél que escucha la palabra,
que presta atencidn y da fruto rindiendo ciento, sesenta o treinta por uno.”

(Mateo, XIII, 1-9 — Marcos, IV, 1-9 — Lucas, VIII, 4-15).

La Pardbola del Sembrador es la pardbola de las pardbolas: resume
los caracteres predominantes en todas las almas, al mismo tiempo que nos
ensefia a distinguirlas por la buena o mala voluntad con que reciben las
nuevas espirituales.

Por el argumento del discurso vemos a aquellos que, ante la Palabra
de Dios, son “orillas del camino” por donde pasan todas las ideas
grandiosas como gentes por los caminos, sin grabar ninguna de ellas; son
“piedras” impenetrables a las nuevas ideas, a los conocimientos liberales;
son “espinas” que sofocan el crecimiento de todas las verdades, como esas
plantas espinosas que debilitan y matan a los vegetales que intentan crecer
en sus proximidades.

Pero si asi ocurre con el comun de los hombres, como para la gran

parte de la tierra improductiva, que forma parte de nuestro mundo,

21



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

también se distingue, de entre todos, una pléyade de espiritus de buena
voluntad, que oyen la Palabra de Dios, la practican, y, de esa bendita
simiente resulta una produccién tan grande que se puede contar “ciento
por una”.

De manera que la “simiente” es la Palabra de Dios, la Ley del Amor
que abarca la Religién y la Ciencia, la Filosofia y la Moral, inclusive a los
“Profetas” y se resume en el dictamen cristiano: “Adora a Dios y haz el
bien hasta a tus propios enemigos.”

La Palabra de Dios, la “simiente”, es una sola, es decir, es siempre la
misma la que ha sido predicada en todas partes, desde que el hombre se
hallé en condiciones de recibirla. Y si ella no actia con la misma eficacia
para todos, ese hecho deriva de la variedad y de la desigualdad de Espiritus
que existen en la Tierra; unos mds adelantados, otros mds atrasados; unos
propensos al bien, a la caridad, a la liberalidad; a la fraternidad; otros
propensos al mal, al egoismo, al orgullo, apegados a los bienes terrenos y a
las diversiones pasajeras.

La tierra que recibe las simientes, representa el estado intelectual y
moral de cada uno: “orilla del camino, pedregal, espinar y buena tierra”.

También ocurre que no todos los predicadores de la Palabra la
predican tal como ella es, en su sencillez y desprovista de formas
engafnosas. Unos la revisten de tantos misterios, de tantos dogmas, de tanta
retérica; la adornan con tantas flores que, aunque la “palabra permanezca”,
queda oscurecida, encerrada en la forma, sin que se le pueda ver el fondo,
la esencia. Muchos la predican por interés, como el “materialista que
siembra’; otros por vanagloriarse, y, gran parte, por egoismo. En estos
casos no disipan las tinieblas, sino que las aumentan; no ablandan
corazones, sino que los endurece; no anuncian la Palabra, sino que de ella
hacen un instrumento para recibir oro o fama.

Para predicar y oir la Palabra, es necesario que no la rebajemos, sino
que la coloquemos por encima de nosotros mismos, porque aquél que
desprecia la Palabra, anuncidndola u oyéndola, desprecia a su Instructor,
es, como dice El: “El que me rechaza y no recibe mi doctrina, ya tiene
quien lo juzgue; la doctrina que yo he ensefiado lo condenard en el dltimo
dia: Sermo, quem locutus sum, ille judicabit eum in novisimo dia.” (Juan,
XII, 48).

Qué bellisimo cuadro se presenta ante nuestra vista, cuando estamos
animados por el sentimiento del bien y de nuestra propia instruccién
espiritual, leemos, con atencién, la Pardbola del Sembrador. Ante nosotros
se expande un vasto campo, donde aparece la extraordinaria Figura del
Excelso Sembrador, el mayor ejemplificador del amor de todas las edades,

22



CAIRBAR SCHUTEL

y aquél monumental Sermdn resuena en nuestros oidos, conviddndonos a
la préctica de las virtudes activas, para el gozo de las bienaventuranzas
eternas.

El Espiritismo, filosofia, ciencia y religién, exento de todo y
cualquier sectarismo, es la doctrina que mejor nos pone a la par de todos
esos dictdmenes, porque, al lado de las saludables ensefianzas, hace realzar
la sobrevivencia humana, base inamovible de la creencia real que
perfecciona, corrige y alegra.

iQue sus adeptos, compenetrados de los deberes que asumieron,
semejantes al Sembrador, lleven, a todos los hogares, y planten en todos
los corazones, la simiente de la fe que salva, levantando bien alto esa Luz
del Evangelio, escondida bajo el celemin de los dogmas y de las falsas
enseflanzas que tanto han perjudicado a la Humanidad!

PARABOLA DE LA CIZANA

“El Reino de Dios es semejante a un hombre que sembré buena semilla en un campo.
Mientras sus hombres dormian, vino su enemigo, esparcid cizafia en medio del trigo y se fue.
Pero cuando crecid la hierba y llevd fruto, aparecid también la cizasia. Los criados fueron a
decir a su amo: ;No sembraste buena semilla en tu campo? ; Cémo es que tiene cizania? El les
dijo: Un hombre enemigo hizo esto. Los criados dijeron: ; Quieres que vayamos a recogerla? Les
contestd: ;No! No sea que, al recoger la cizania, arranquéis con ella el trigo. D ejad crecer juntas
las dos cosas hasta la siega; en el tiempo de la siega diré a los segadores: Recoged primero la
cizafia y atadla en haces para quemarla, pero el trigo recogedlo en mi granero.”

(Mateo, XIII, 24-30).

El hombre ha sido, en todos los tiempos, el eterno enemigo de la
Verdad.

A todos los rayos de su luz, opone una sombra para oscurecerla o
desnaturalizarla.

La cizafa estd para el trigo, asi como el juicio humano estd para las
manifestaciones superiores.

Una doctrina, por mds clara y pura que sea, en el mismo momento
en que es concedida al hombre, suscita enemigos que la destrozan,
codiciosos e interesados en mantener la ignorancia que la desvirtdan,
revistiéndola de falsas interpretaciones y desnaturalizando completamente
su esencia purisima. Son como la cizafia, que humilla, transforma,
envenena y hasta mata al trigo.

La Doctrina de Jests, aunque es de una nitidez incomparable, de
una légica y claridad sin igual, no podia dejar de sufrir esa maliciosa

23



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

“transformacién”, que la hizo olvidada, ignorada e incomprendida de las
gentes.

Aunque la Religién de Cristo se resuma en el amor a Dios y al
préjimo, en el merecimiento por el trabajo, por la abnegacién, por las
virtudes activas, los sacerdotes hicieron de ella un principio de discordia; la
degeneraron en partidos religiosos que se disputan en una lucha tremenda
de desamor, de odio, de orgullo, de egoismo, destruyendo todos los
principios de fraternidad establecidos por Cristo.

En vez de la Religién Inmaculada del Hijo de Maria, aparecen las
religiones aparatosas de sacerdotes preconizando y manteniendo cultos
paganos, exterioridades grotescas, dogmas, misterios, milagros, exaltando
lo sobrenatural, esclavizando la razén y la conciencia de las gentes.

Esta cizafia, desde hace milenios, y que comenzé a surgir por
ocasién de la siembra del buen trigo, nacid, crecid, sofocé la bendita
simiente porque, segin dice la pardbola, cuando Cristo hablé, los hombres
no pusieron atencién, sino que dormifan, dejando de prestar el necesario
raciocinio a sus palabras redentoras.

Y luego después, por la mezcla de la Palabra de Cristo con las
exterioridades con que la revistieron, se hizo una confusién idéntica a la de
la cizafia y del trigo, después de nacer, el Senor decidié esperar hasta la
siega, es decir, el fin de los tiempos, que deberfa presentar el producto de
su Palabra y los resultados de las religiones sacerdotales, con sus pompas,
para que los segadores se encargasen de quemar la “cizafa” y recoger el
“trigo” en el granero.

Es lo que estamos haciendo, y estos escritos elucidativos no tienen el
fin esclarecer la Doctrina de Cristo, que es toda Luz, sino quemar con la
llama sagrada de la Verdad, la cizaha nociva, reducirla a cenizas, con el fin
de que el Cristianismo domine, estableciendo en el corazén humano el
amor a Dios y haciendo prevalecer el espiritu de Fraternidad, dnico capaz
de resolver las cuestiones sociales y establecer la paz en el mundo.

24



CAIRBAR SCHUTEL

PARABOLA DEL GRANO DE
MOSTAZA

“El Reino de Dios es semejante a un grano de mostaza, que toma un hombre, lo echa
en su bhuerto y crece hasta llegar a ser como un drbol, en cuyas ramas anidan las aves.”

(Mateo, VIII, 31-32 — Marcos, IV, 30-32 — Lucas, XI1II, 18-19).

Consideremos aqui, el Reino de los Cielos como todo lo que estd
por encima y por debajo, a la derecha y a la izquierda de nosotros, todo ese
inmenso espacio, infinito, inconmensurable, donde se mecen los astros y
brillan las estrellas (*); todo ese Eter que nos parece vacio, pero que en
verdad, encierra multitudes de seres y de mundos, donde se exhiben
maravillas del Arte y de la Ciencia de Dios.

Para quien lo ve desde la Tierra, con los ojos del cuerpo, su
conocimiento parece insignificante, como lo es un grano de mostaza.

Pero, después de estudiarlo, asi como después que se planta la
simiente, nuestra inteligencia se dilata, como se dilata la simiente cuando
germina; se transforma nuestro modo de pensar, como le suele suceder a la
simiente ya modificada en hierba; y el conocimiento del Reino de los
Cielos crece en nosotros como crece la mostaza, hasta el punto de
volvernos un centro de apoyo alrededor del cual revolotean los Espiritus,
asi como los hombres que sienten la necesidad de ese apoyo moral y
espiritual, de la misma forma que los pdjaros, para su descanso, buscan los
drboles mds exuberantes para gozar de la sombra benéfica de sus ramajes.

(*) Ver también El Espiritu del Cristianismo.

El grano de mostaza sirvié dos veces para las comparaciones de
Jests: una vez lo comparé al Reino de los Cielos; otra, a la Fe.

El grano de mostaza tiene sustancia y un grano produce efecto
revulsivo. Esa misma sustancia se transforma en drbol; después da muchas
simientes y muchos drboles y hasta sus hojas sirven de alimento.

Pero es necesaria la fertilidad de la tierra, para que trabaje la
germinacién, haya transformacién, crecimiento y fructificacién de lo que
fue simiente; y es necesario, a su vez, el trabajo de la simiente y de la
planta en el aprovechamiento de ese elemento que le fue dado.

Asi ocurre con el Reino de los Cielos en el alma humana; sin el
trabajo de esa “simiente”, que es hecho por los Espiritus del Sefor; sin el

25



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

concurso de la buena voluntad, que es la mejor fertilidad que le podemos
proporcionar; sin el esfuerzo de la investigacién, del estudio, no puede
aumentar y engrandecerse en nosotros, no se nos puede mostrar tal como
es, asi como la mostaza no se transforma en hortaliza sin el empleo de los
requisitos necesarios para esa modificacién.

La Fe es la misma cosa: se parece a un grano de mostaza cuando ya
es capaz de “transportar montafias”, pero su tendencia es siempre para el
crecimiento, a fin de operar cambio para un campo mds extenso, mds
abierto, de m4ds dilatados horizontes.

La Fe verdadera estudia, examina, investiga, sin espiritu
preconcebido, y crece siempre en el conocimiento y en la vivencia del
Evangelio de Jests.

El Espiritismo, con sus hechos positivos, viene a dar un gran
impulso a la Fe, descubriendo para todos el Reino de los Cielos.

Asi como el Reinado Celeste abarca el infinito, la Fe es todo y de
ella todos necesitan para crecer en el conocimiento de la Vida Eterna.

26



CAIRBAR SCHUTEL

PARABOLA DE LA LEVADURA

A qué compararé el Reino de Dios? Es como la levadura que una mujer toma y la
mete en tres medidas de harina hasta que fermenta toda la masa.”

(Mateo, XII1, 33 — Lucas, XIII, 20-21).

No hay quien ignore el proceso de la panificacién. Se echa un poco
de levadura en la masa de harina, se mezcla y se espera que fermente toda
la masa, para lo que contribuye mucho el calor.

Aparentemente, quien ve la masa no dice que tiene levadura;
entretanto, después de algunas horas, la propia masa fermentada acusa la
presencia de la misma.

Asi es el Reino de los Cielos: el hombre no se puede transformar, de
simple e ignorante, a sublime y sabio de un momento para otro, como la
levadura no transforma la harina en el mismo momento en que en ella es
puesta.

A medida que oye la voz de los profetas, la palabra de los emisarios
de lo Alto, la inteligencia del hombre se va esclareciendo y su Espiritu se
transforma: ¢l asimila el Reino de los Cielos, que a primera vista le parecié
un enigma, pero después se le presentd positivo, racional y légico.

¢Quién diria que una sola medida de levadura, en tres medidas de
harina, fermenta la misma? Es necesario, sin embargo, recordar que el
calor, no sélo en la harina para el pan, sino también en el hombre, para la
transformacién de Espiritus, es indispensable. Y este calor puede
producirse en la actividad que empleamos para el progreso al que somos
llamados a conquistar.

27



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

PARABOLA DEL TESORO
ESCONDIDO

“El Reino de los Cielos es semejante a un tesoro escondido en el campo. El que lo
encuentra lo escondey, lleno de alegria va, vende todo lo que tiene y compra aquél campo.”

(Mateo, XII1, 44).

El hombre ha resumido su tarea en la Tierra a buscar “tesoros”, a
hallar tesoros, a esconder tesoros, a vender lo que tiene para comprar
campos que tengan tesoros. Asi ha sucedido y asi estd sucediendo.

;Para qué trabaja el hombre en la Tierra? ;Para qué estudia? ;Para
qué lucha, hasta el punto de matar a su semejante?

iPara poseer tesoros!

Jestis, sabiendo de los engafios que el hombre emplea en la conquista
de los tesoros, hizo del “tesoro escondido” una pardbola, compardndolo al
Reino de los Cielos; lo hizo, naturalmente, para que los que recibiesen esos
conocimientos, también empleasen todo sus talento, todos sus esfuerzos,
todo su trabajo, toda su actividad, todos sus sacrificios, en la conquista de
ese otro “tesoro”, al cual él llamé imperecible, recordando que “la polilla y
la herrumbre no lo corroen, y los ladrones no lo roban”.

El Reino de los Cielos es un tesoro oculto al mundo, porque los
grandes, los nobles, los gufas y los jefes de sectas religiosas no quieren
hacer que aparezca para la Humanidad. Pero, gracias a la Revelacién, a las
Ensefianzas Espiritas, a los Espiritus del Sefior, hoy le es muy fdcil al
hombre hallar ese tesoro. M4s dificil le puede ser, “vender lo que tiene y
comprar el campo”, es decir, desembarazarse de sus viejas creencias, del
egoismo, del prejuicio, del amor a los bienes terrestres, para poseer los
bienes celestes.

Materializado como estd, el hombre prefiere siempre los bienes
aparentes y perecibles, porque los considera positivos; los bienes reales e
imperecibles €l los juzga abstractos.

La Pardbola del Tesoro Escondido es significativa y digna de
meditacién: el hombre terreno muere y se queda sin sus bienes; el hombre
espiritual permanece para la Vida Eterna y el tesoro del cielo, que él
adquirié es de su propiedad permanente.

28



CAIRBAR SCHUTEL

LA PARABOLA DE LA PERLA

“El Reino de los Cielos es semejante a un mercader que busca perlas preciosas. Cuando
encuentra una de gran valor, va, vende rodo lo que tiene y la compra.”

(Mateo, XIII, 45-46).

Las perlas son adornos para la gente fina; son escasas, por eso son
caras. Quien tiene grandes y finas perlas tiene un tesoro, tiene una fortuna.

Ademds de eso, son joyas muy apreciadas, por su estructura, por su
composicion.

Los puercos no aprecian las virtudes de la perlas; prefieren mijo o
algarrobas. Si les diéramos perlas, ellos las pisarian y las sumergirfan en el
lodazal en el que viven; por eso dice Jesds: “No deis perlas a los puercos.”

Seguramente el Sefor del Verbo Divino ya habifa comparado el
Reino de los Cielos a una perla de raro valor, cuando propuso aquella
recomendacién a un discipulo que decidié anunciar su Doctrina a un
hombre-puerco.

En verdad, que hay hombres que son Hombres, y hay hombres que
se parecen mucho a los puercos.

El puerco vive solamente para el estémago y para el barro. Los
hombres puercos también viven para el barro y para el estémago. Para
estos las “perlas” no significan nada: las algarrobas les saben mejor.

El Reino de los Cielos, en los tiempos actuales, es incompatible con
el Reino del Mundo.

Para comprar de la perla el hombre vendié todo lo que tenia; para
comprar de la Perla del Reino de los Cielos el hombre necesita vender el
Reino del Mundo.

Existe el Reino del Mundo, y existe el Reino de los Cielos. Aquél
desaparece con las revoluciones, al llamado de la muerte, o bajo el guante
de la miseria.

El Reino de los Cielos permanece en el alma de aquél que supo
poseetlo.

29



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

PARABOLA DE LA RED

“Finalmente, el Reino de los Cielos es semejante a una red que se echa al mar y recoge
toda clase de peces; cuando estd llena, los pescadores la sacan a la orilla, se sientan, recogen los
buenos en cestos y tiran los malos. Ast sevd el fin del mundo. Vendrin los dngeles, separarin a
los malos de los justosy los echardn al horno ardiente; alli serd el llanto y el crujir de dientes.”

(Mateo, XII1, 47-50).

El fin del mundo es el caracteristico de los tiempos en que estamos,
de estos tiempos en que la propia fe se encuentra con mucha dificultad en
los corazones; tiempos en los que la lealtad, la sinceridad, el verdadero
afecto, el amor, la verdad, andan oscurecidas en las almas; tiempos de
discordias, de odios, de confusién tal, que hasta los propios “elegidos”
peligran (*).

Es el fin del mundo vigjo, es el advenimiento del mundo nuevo; es
una fase que se extingue para dar lugar a otra que nace.

No es el fin del mundo, como algunos lo han entendido, sino el fin
de las costumbres y sus usos, sus précticas, su convencionalismo, su
ciencia, su filosoffa y su religién.

Es una fase de nuestro mundo, que quedard grabada en las pdginas
de la Historia con letras imborrables, cerrando un ciclo de existencia de la
Humanidad y abriendo otra pdgina en blanco pero trayendo en el fondo el
nuevo programa de Vida.

La red llena de peces de toda especie representa la Ley Suprema,
que, suministrada a todos sin excepcion, sean griegos o gentiles, viene
trayendo al Tribunal de Cristo gente de toda especie, buenos, medianos y
malos, para ser juzgados de acuerdo con sus obras.

(*) Se entiende por “elegido” aquél que, por su vivencia cristiana, ya se liberé en gran
parte del Reino del Mundo; no obstante peligra, atin puede caer, donde la advertencia del
Apéstol Pablo: “Por tanto, el que crea estar firme, tenga cuidado de no caer.” (I
Corintios, 10:12).

Los dngeles son los Espiritus Superiores, a quienes estd afecto el
poder de juzgar; el fuego de dolor es el simbolo de los mundos inferiores,
donde los malos tienen que depurarse entre ldgrimas y dolores, para
alcanzar una esfera mejor.

Con todo, no se crea que esta pardbola sea para los “otros”, y no
para los espiritas, o los creyentes en el Espiritismo.

Nos parece que les afecta antes que a todos los demds, pues se
encuentran dentro de la red tejida por la predicacién de los Espiritus en
todo el mundo, es decir, que no vale solamente conocer, es necesario

30



CAIRBAR SCHUTEL

también practicar; no vale estar dentro de la red; es indispensable ser
bueno.

Los que conocen el amor y no tienen amor; los que exigen lealtad y
sinceridad, pero no las practican; los que piden indulgencia y no son
indulgentes; los que hablan de humildad, pero se elevan a los primeros
lugares, dejando el banco del discipulo para sentarse en la silla del maestro;
todos estos, y ain mds los renegados, los convencionalistas, los tibios y los
timidos, no podrdn tener la importancia de los buenos, de los humildes,
de los que tienen el corazdn recto, de los que cultivan el amor por el amor,
la fe por su valor progresivo, y trabajan por la Verdad para tener libertad.

La Pardbola de la Red es la dltima de la serie de las siete pardbolas
que el Maestro propuso a sus discipulos; por eso el Apdstol, al publicarla
en su Evangelio, conservé la expresién que Cristo le dio al proponerla:

Finalmente: Ella es la llave con la que Jests quiso encerrar en
aquellos corazones la ensefianza alegérica que les habia transmitido,
enseflanza bastante explicativa del Reino de los Cielos con todas sus
prerrogativas.

31



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

PARABOLA DE LA OVEJA PERDIDA

“5Qué os parece? Si un hombre tiene cien ovejasy se le extravia una de ellas, ;no dejard
en los montes las noventa y nueve e ird a buscar la extraviada? Y si la encuentra, os aseguro
que se alegrard por ella mds que por las noventa y nueve que no se habian extraviado. De la
misma manera, vuestro Padre celestial no quiere que se pierda ni uno solo de esos
pequerinelos.”

(Mateo, XVIII, 12-14 — Lucas, XV, 3-7).

Esta fabulosa pardbola parece ser la solemne protesta de la mala
interpretacién que los sacerdotes han dado ala palabra de Cristo. No hace
mucho, nos escribié un padre romano diciéndonos ser una estupidez negar
las penas eternas del Infierno, cuando en los Evangelios encontramos, por lo
menos, quince veces la confirmacién de esa eternidad; y concluye que ella
no es una ensefianza de la Iglesia, sino ensefianza del propio Evangelio.

Jesus prevefa ciertamente que sus enseflanzas y pensamiento intimo
serfan desnaturalizados por los hombres constituidos en asociaciones
religiosas, y quiso, en cierta forma, dejar bien patente a los ojos de todos
que El no podia ser Representante de un Dios que, proclamando el amor y
la necesidad indispensable del perdén para la remisién de los pecados,
impusiese, a los hijos por El creados, castigos indefinibles y eternos.

La pardbola muestra muy claramente que las almas extraviadas no
quedardn perdidas en el laberinto de las pasiones, ni en los abismos donde
abundan los abrojos. Como la oveja extraviada, ellas serdn buscadas,
aunque sea preciso dejar de cuidar a aquellas que alcanzaron ya una altura
considerable, aunque las noventa y nueve ovejas queden estacionadas en
un lugar del monte, los encargados del rebano saldrdn al campo en busca
de la que se perdié.

El Padre no quiere la muerte del impio; no quiere la condenacién
del malo, del ingrato, del injusto, sino su regeneracién, su salvacién, su
vida y su felicidad.

Aunque sea necesario, para la regeneracién del Espiritu, nacer él en
la Tierra sin una mano o sin un pie, entrar en la vida manco o lisiado;
aunque le sea preciso renacer en el mundo ciego, por causa de los
“tropiezos”, por causa de los “escindalos”, su salvacién es tan cierta como
la de la oveja que se habia perdido y es recordada en la pardbola, porque
todos esos pobres que arrastran el peso del dolor, sus gufas y protectores
los asisten para conducirlos al puerto seguro de la eterna bonanza.

Lector amigo: cuando os hablen los sacerdotes del Infierno eterno,
preguntadles qué relacién tiene la Pardbola de la Oveja Perdida con ese

32



CAIRBAR SCHUTEL

dogma monstruoso, que desnaturaliza e inutiliza todos los atributos
divinos.

33



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

PARABOLA DEL SIERVO
DESPIADADO

“Entonces Pedro, se acercd y le dijo: Sefior, ;cudntas veces tengo que perdonar a mi
hermano las ofensas que me haga? ;Hasta siete veces? Jesiis le dijo: No te digo hasta siete veces,
sino hasta setenta veces siete.

El Reino de Dios es semejante a un rey que quiso arreglar sus cuentas con sus
emp leados. Al comenzar a tomarlas, le fue presentado uno que le debia diez mil talentos. No
teniendo con qué pagar, el sefior mandd que fuese vendido €, su mujer y sus hijos y todo
cuanto tenia, y que le fiera pagada la deuda. El empleado se echd a sus pies y le suplicd: Dame
un plazo y re lo pagaré todo. El seior se compadecié de é, lo soltd y le perdond la deuda. El
emp leado, al saliv, se encontré con uno de sus compaiieros que le debia un poco de dinero, lo
agarrd por el cuello y le dijo: [Paga lo que me debes! El compariero se echd a sus pies y le
suplicé: [Dame un plazo y te pagaré! Pero é] no quiso, sino que fue y lo metid en la crcel hasta
que pagara la deuda.

Al ver sus compafieros lo ocurrido, se disgustaron mucho y fueron a contar a su seiior
todo lo que habia pasado. Entonces su seiior lo llamd y le dijo: Malvado, te he perdonado toda
aquella deuda porque me lo suplicaste. ;No debias tii también haberte compadecido de tu
compariero, como yo me compadect de ti? Y el seior, irritado, lo entregd a los verdugos, hasta
que pagase toda la deuda.

Ast hard mi Padre Celestial con vosotros si cada uno de vosotros no perdona de corazdn

>

a su hermano.”

(Mateo, XVIII, 21-35).

En el capitulo VI del Sermén de la Montana, segin Mateo,
versiculos del 1 al 15, Jesds ensend a sus discipulos y a la multitud que se
agrupaba para oir sus ensefianzas, la manera de cdmo se debia orar; y
aprovechd la ensefianza para resumir un excelente e interesante coloquio
con Dios, la stplica que al Poderoso Senor debemos dirigir diariamente.

El Maestro renegaba de los largos e interminables rezos que los
escribas y fariseos de su tiempo proferfan, de pie en las sinagogas y en las
esquinas de las calles, para ser vistos por los hombres. Diciendo a los que
lo ofan que no hicieran eso, sino que, cerraran la puerta de su cuarto, y
dirigieran, en secreto, la stplica al Sefior.

La férmula que les dio para orar encierra, al mismo tiempo, pedidos
y compromisos que tendrian que asumir los suplicantes, y de los cuales se
destaca el que constituye objeto de ensefianzas que se hallan contenidas en
la Pardbola del Siervo Despiadado: “Perdona nuestras deudas, asi como
nosotros perdonamos a nuestros deudores.”

Del cumplimiento o no de esta obligacién, depende la concesién de
nuestro requerimiento. Ademds, en ese deber se resume toda confesién,
comunién, extremauncion, etc.

34



CAIRBAR SCHUTEL

Aquél que confiesa, comulga, recibe la uncién, pero no perdona a
sus deudores, no serd perdonado; mientras que, el que perdona serd
inmediatamente perdonado, independientemente de las demds précticas
recomendadas por la Iglesia de Roma, o cualquier otra Iglesia, como
medio de salvacién.

También sucede que el perdén, conforme Cristo ensefié a Pedro,
debe ser perpetuo, y no concedido una, ni dos, ni siete veces.

De ahi viene la Pardbola explicativa de la concesién que debemos
hacer a nuestro préjimo, para poder recibir de Dios el cambio en la misma
moneda.

Vemos que el primer siervo que llegé fue justamente el que mds
debia: 10.000 ralentos. Una suma fabulosa en aquél tiempo, para un
trabajador, no sélo en aquél tiempo, sino también hoy, pues valiendo cada
talento Cr$ 1.890, 00 en moneda brasilefia, 10.000 alcanzaba la respetable
suma de Cr$ 18.900.000,00 (dieciocho millones novecientos mil
cruceiros). Si algtin siervo, que sélo tuviese mujer, hijos y algunos haberes
debiese esa importante cantidad al Vaticano, después de entregado al brazo
[fuerte seria irremisiblemente condenado a las penas eternas del infierno.

Jestis escogié esa gran cantidad para impresionar mejor a sus oyentes
sobre la bondad de Dios y la naturaleza de la doctrina que, en nombre del
Sefor, estaba transmitiendo a todos.

Ningtn otro deudor fue recordado en la Pardbola, porque sélo el
primero era bastante para que se completase toda la leccién.

Pues bien, ese deudor, viéndose amenazado de ser vendido con €l su
mujer e hijos, sin liberarse del pago, pidié moratoria, valiéndose de la
benevolencia del rey; este, lleno de compasidn, le perdond la deuda, es
decir, suspendié las 6rdenes que habfa dado para que todo cuanto posefa,
mujer, hijos y el mismo siervo, fuese vendido para pagar, ya que él se
proponia abonar la deuda a plazos.

Mas, continua la pardbola, aquél deudor, que habfa recibido el
perdén, cuando salié encontré a uno de sus compafieros que le debia cien
denarios, es decir, Cr$... 31,50 de nuestra moneda, una verdadera bagatela
que para él, hombre deudor de aproximadamente 19 millones de
cruceiros, nada representaba; y exigié del deudor, violentamente, su
dinero.

Al ver aquella escena, sus companeros, que habfan presenciado todo
lo que pasaba, se indignaron y fueron a contarle al rey lo sucedido.

De ahi la nueva resolucién del sefior: entregé al siervo malvado a los
verdugos, a fin de que realizase trabajos forzados, hasta que le pagase todo lo

35



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

que le debia. Esta dltima condicién es también interesante: paga la deuda,
el deudor recibe el finiquito; lo que quiere decir: sublata causa, tolitur
effectus.

La deuda debe forzosamente constar de un cierto ndmero de
guarismos; restados estos por otros tantos semejantes, el resultado ha de ser
cero.

Quien debe 2 y paga 2, salda la deuda; quien debe dieciocho
millones novecientos mil cruceiros y paga dieciocho millones novecientos
mil cruceiros, no puede continuar pagando deuda. Eso estd mds claro que
el agua cristalina.

Jesus termina la Pardbola afirmando: “As/ hard mi Padre Celestial con
vosotros si cada uno de vosotros no perdona de corazon a su hermano’.

Sin duda, le es tan dificil a un pecador pagar dieciocho millones
novecientos mil pecados, como a un trabajador pagar dieciocho millones
novecientos mil cruceiros. Pero, tanto uno como el otro tiene la Eternidad
ante si; lo que no se puede hacer en una existencia, se hard en dos, en
veinte, en cincuenta, se hard en la Otra Vida, en la que el Espiritu no estd
inactivo.

Todo eso estd de acuerdo con la bondad de Dios, aliada a su justicia;
lo que no puede ser es pagar el individuo eternamente y continuar
pagando, después de haber pagado.

La ley del perdén es inflexible, reina en el Cielo tal como la
prescribié en la Tierra el Maestro Nazareno, cuyo Espiritu, ajeno a los
principios sacerdotales, a los dogmas y misterios de las Iglesias, debe ser
oido, respetado, amado y servido.

36



CAIRBAR SCHUTEL

PARABOLA DE LOS OBREROS DE
LA VINA

“El reino de los Cielos es como un amo que salid muy de maiana a contratar obreros
para suvifia. Convino con los obreros en un denario al dia, y los envié a suviia. Fue también
a las nueve de la masiana, vio a otros que estaban parados en la plaza y les dijo: 1d rambién
vosotros a la vifia, yo os daré lo que sea justo. Y fueron. De nuevo fue hacia el medio diay otra
vez a las tres de la tarde, e hizo lo mismo. Volvid por fin hacia las cinco de la tarde, encontré a
otros que estaban parados y les dijo: ;Por qué estdis aqui todo el dia sin hacer nada? Le
dijeron: Porque nadie nos ha contratado. El les dijo: Id también vosotros a la viiia. Al caer la
tarde dijo el dueiio de la vifia a su administrador: Liama a los obreros y pdgales el jornal,
emp ezando por los 1iltimos basta los primeros. Vinieron los de las cinco de la tarde y recibieron
un denario cada uno. Al llegar los primeros, pensaron que cobrarian mds, pero también ellos
recibieron un denario cada uno. Y, al tomarlo, murmuraban contra el amo diciendo: Esos
iltimos han trabajado una sola hora y los has igualado a nosotros, que hemos soportado el peso
del dia y el calor. El repondid a uno de ellos: Amigo, no te hago ninguna injusticia. ;No
convinimos en un denario? Toma lo tuyo y vete. Pero yo quiero dar a este tiltimo lo mismo que
a ti. ;No puedo hacer lo que quiera con lo mio? ;O ves con malos ojos el que yo sea bueno? Asi
pues, los dltimos serdn los primeros, y los primeros los #ltimos.”

(Mateo, XX, 1-16).

Las condiciones esenciales para los obreros son: la constancia, el
desinterés, la buena voluntad y el esfuerzo que hacen en el trabajo que
asumieron. Los buenos obreros se distinguen por estas caracteristicas.

El mercenario trabaja por el dinero; su tunica idea, su dnica
aspiracién es recibir el salario. El verdadero operario, el artista, trabaja por
amor al Arte. Asi es en todas las ramas de los conocimientos humanos:
existen los esclavos del dinero y existe el operario del progreso. En la
labranza, en la industria, como en las Artes y Ciencias, se destacan siempre
el operario y el mercenario.

El materialismo, la materialidad, la ganancia del oro lograron, en la
época en que nos hallamos, mds esclavos de lo que la Vifa logré de
obreros. Por eso, grande es la siembra y pocos son los trabajadores.

Por lo que se desprende en la Pardbola, no se mira la cantidad de
trabajo, sino de la calidad, y, ain mds, de la permanencia del obrero hasta
el final. Los que trabajaron en la Vina, desde la manana hasta la noche, no
merecieron mayor salario que los que trabajaron una sola hora, dada la
calidad del trabajo.

Los que llegaron los dltimos, si hubiesen sido llamados a la hora
tercera habrian hecho, sin duda, el cuddruplo de lo que hicieron aquellos
que a esa hora fueron al trabajo. De ahi, la idea del Propietario de la Vifa,

37



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

de pagar primeramente a los que hicieron aparecer mejor el servicio y mds
desinteresadamente se prestaron al trabajo, para el cual fueron llamados.

Esta Pardbola, en parte, se dirige muy bien a los espiritas. Cudntos
de ellos andan por ahi, sin estudio, sin préctica, sin orientacién, haciendo
obras contraproducentes y al mismo tiempo abandonando sus intereses
personales, sus deberes de familia y sus deberes para con la sociedad!

En la Siembra se llega a encontrar hasta los vendedores que
pregonan sus mercancias por los jornales como el mercader en la plaza
publica, siempre mirando los bastardos intereses. Ahora son médiums
mistificadores que explotan la salud publica; ahora son “genios” capaces de
estremecer a los cielos para satisfacer la curiosidad de los ignorantes. En
fin, son muchos los que trabajan, pero pocos los que rednen, edifican,
tratan, como deben, la Vifia que fue confiada a su trabajo.

Existe otro orden de espiritas que ningin provecho han dado al
Espiritismo. Se encierran entre cuatro paredes, no estudian, no leen, y
pasan la vida adoctrinando espiritus.

No hay duda de que estos obreros trabajan; ;pero se puede comparar
su obra con la de los que se exponen al ridiculo, al odio, a la injuria, a la
calumnia, en el largo campo de la divulgacién? ;Se pueden compara los
enclaustrados en una sala, haciendo trabajos secretos y la mayoria de las
veces improductivos, con los que sustentan, aqui fuera, refida lucha, a
pecho descubierto, por el triunfo de la causa a la que se unieron?

Finalmente, la Pardbola concluye con la leccién sobre los malos ojos:
los envidiosos que cuidan mds de si mismos que de la colectividad; los
personalistas, los egoistas que ven siempre mal las gracias de Dios en sus
semejantes, y las quieren todas para ellos.

En la Historia del Cristianismo destaca la Pardbola de la Vifa con
sus caracteristicos obreros. “Lo que era es lo que es”, dice Eclesiastés; y lo
que pasé es lo que estd pasando ahora con la Revelacién Complementaria
de Cristo. Estdn los llamados por la madrugada, estdn los que llegan a la
hora tercera, a la hora sexta, a la nonay alaundécima. En verdad estamos
en la hora undécima y los que oyeran la llamada y supieran trabajar como
los de la hora undécima de entonces, serdn los primeros en recibir el
salario, porque ahora como entonces, el pago comenzard por los dltimos.

iAy de los que reclamen contra la voluntad del Sefior de la Vifia! jAy
de los tunantes, de los materialistas, de los ignorantes!

38



CAIRBAR SCHUTEL

PARABOLA DE LA HIGUERA SECA

“Cuando volvia muy temprano a la ciudad, sintié hambre. Vio una higuera junto al
camino, se acercd a ella y no encontrd mds que hojas. Entonces dijo: Jamds brote de ti fruto
alguno. Y la higuera se secd en aquél mismo instante. Al ver esto los discipulos, admirados,
decian: ;Como se ha secado de repente la higuera! Jesis les respondid: Os aseguro que si
tuvierais fe y no dudarais, no sélo hariais lo de la higuera, sino que si decis a este monte:
Quitate de ahi y échate al mar, ast se hard. Todo lo que piddis en oracidn con fe lo recibiréis.”

(Mateo, XXI, 18-22 — Lucas, XIII, 6-9).

iMagnifica pardbola! Estupenda ensefianza! jCudntas lecciones
aprendemos en estos pocos versiculos del Evangelio!

Si tomamos la narrativa por el lado cientifico, observaremos la
muerte de un 4rbol en virtud de una gran descarga de fluidos magnéticos,
que inmediatamente secaron el mismo.

La Psicologfa Moderna, con sus teorias edificantes e importantes, y
con sus hechos positivos, nos muestra el poder del magnetismo, que utiliza
los fluidos del Universo para destruir, conservar y fortalecer.

La cura de las enfermedades abandonadas por la Ciencia Oficial y la
monmificacién de caddveres, por el magnetismo, ya se hallan registrados en
los anales de la Historia, sin dejar duda a ese respecto.

En el caso de la higuera no se trata de una conservacién, sino al
contrario, de una destruccién, semejante a la destruccién de las células
perjudiciales y causantes de enfermedades, como en la cura de los diez
leprosos, y otras narradas por los Evangelios.

La higuera no daba fruto porque su organizacién celular era
insuficiente o deficiente, y Jests, conociendo ese mal, quiso dar una
leccién a sus discipulos, no sélo para ensefiarles a tener fe, sino también
para hacerles ver que los hombres y las instituciones infructiferas, como
aquél drbol, sufrirfan las mismas consecuencias.

Por el lado filoséfico, se destaca de la pardbola la necesidad
indispensable de la prdctica de las buenas obras, no sélo por las
instituciones, sino también por los hombres.

Un individuo, por mds bien vestido y mds rico que sea, retraido en
su egofsmo, es semejante a una higuera, de la cual, aproximdndonos, no
vemos mds que hojas.

Una institucién, o una asociacién religiosa, donde se haga cuestién
de estudio, de cultos, de dogmas, de misterios, de ritos, de exterioridades,
pero que no practique la caridad y la misericordia; no dé comida a los
hambrientos, ropa a los desnudos, carifio y buen trato a los enfermos; no

39



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

promueva la divulgacién del amor al préjimo, de la necesidad de la
elevacién moral, del establecimiento de la verdadera fe, esa institucién o
asociacién, aunque lleve el nombre de una religiosa, aunque se diga la
tnica religién fuera de la cual no hay salvacién (como ocurre con el
Catolicismo de Roma), no pasa de ser mds que una higuera llena de hojas,
pero sin frutos.”

Lo que necesitamos del drbol son sus frutos. Lo que necesitamos de
la religié n son sus buenas obras.

Los dogmas sdélo sirven para oscurecer la inteligencia; los
sacramentos, para falsear las ensefianzas de Ciristo; las fiestas, las
excursiones, las procesiones, las imdgenes, etc., para gastar dinero en cosas
vanas y engafiar al pueblo, con un culto que fue condenado por los
profetas de los tiempos antiguos, en el Viejo Testamento, y por Jesucristo,
en el Nuevo Testamento.

iLa Religién de Cristo no es la religién de las “hojas”, sino la de los
frutos!

La Religién de Cristo no consiste en ese ritual utilizado por las
religiones humanas.

iLa Religién de Cristo es la de la Caridad, es la del Espiritu, es la de
la Verdad!

iLa fe que Cristo recomendd, no fue, por tanto, la fe en dogmas
catélicos o protestantes, sino la fe en la Vida Eterna, la fe en la existencia
de Dios, la fe, es decir, la conviccién de la necesidad de la prictica de la
Caridad!

Aquél que tenga esa fe, aquél que sepa adquirirla, todo lo que pida
en sus oraciones, sin duda lo recibird, porque limitard sus peticiones a
aquello que le sea de utilidad espiritual, asi serd acto para secar higueras, de
esas higueras que deambulan en las calles seguidas de media docena de
zalameros; de esas higueras, como las religiones sin caridad, que engafian a
incautos con promesas ilusorias, y con afirmaciones temerosas sobre los
destinos de las almas.

La higuera sin frutos es una plaga en el reino vegetal, asi como los
egoistas y avaros son plagas en la Humanidad, y las religiones humanas
son plagas muy perjudiciales en la Siembra del Sefior. No dan frutos; sélo
tienen hojas.

40



CAIRBAR SCHUTEL

Estudiada por el lado cientifico, la pardbola es un portento, porque
de hecho, Jests, con una palabra, hizo secar la higuera. |Ningtin sabio de la
Tierra es capaz de imitar al Maestro!

Encarada por el lado filoséfico, la leccién de la higuera seca es un
aviso de lo que les va a suceder a los hombres semejantes a la higuera sin
frutos; y a las religiones que igualmente sélo tienen hojas.

iEn esta Pardbola se aprende también que la esterilidad, parece, es
un mal inevitable! ;En todas las manifestaciones de la Naturaleza, aqui y
all4, se ve la esterilidad como desnaturalizando la creacién o extraviando la
obra de Dios!

En las plantas, en los animales, en los humanos, la esterilidad es la
nota disonante, que obstaculiza la armonia universal.

iEn la Ciencia, en la Religién, en la Filosofia, hastaen el Arte y en la
Mecdnica, el herrete de la esterilidad no deja de grabar su marca
infamante!

Ocurre, sin embargo, que llegado el tiempo propicio, la obra estéril
desaparece para no ocupar indtilmente el campo de accién donde se
implantd.

La higuera seca de la Pardbola es la ejemplificacién de todas esas
manifestaciones anémalas que se desarrollan ante nuestra vista.

Para no salirnos del tema en que debemos permanecer y que
constituye el objeto de este libro, vamos a compara a la higuera seca con
las ciencias humanas y las religiones sacerdotales.

A primera vista, ;no le parece al lector que la Pardbola se adapta
perfectamente a estas manifestaciones del pensamiento absoluto y
autoritario?

Vemos un drbol, en ese drbol reconocemos que es una higuera; estd
bien desarrollada, frondosa, bien abonada, vamos a buscar higos y no
encontramos ni uno solo.

Vemos un segundo “drbol”, que debe ser el de la Vida, reconocemos
en él una religién que ya permanece desde hace muchos afos y viene
siendo transmitida de generacién en generacién; buscamos en ella verdades
que iluminen, consuelos que fortifiquen, ensefianzas que instruyan, hechos
que demuestren, y nada de eso encontramos, a pesar de la gran cantidad
de abono que lanzan alrededor de ese mismo “drbol”.

¢Qué le falta al Catolicismo Romano para encontrarse asi
desprovisto de frutos? ;Le faltan, por ventura, iglesias, fieles, dinero, libros,
sabidurfa?

:No tiene sus sacerdotes en todo el mundo, sus pomposas catedrales
y sus templos?

41



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

:No tiene con su papa la mayor fortuna que hay en el mundo,
completamente seca, cuando deberia convertir ese tesoro, que los ladrones
roban, en aquél otro tesoro del Evangelio, inalcanzable a los truhanes y a
los gusanos? ;No tiene millones y millones de adeptos que sustentan toda
su jerarquia?

:Por qué no puede la Iglesia dar frutos demostrativos del verdadero
amor, que es inmortal? ;Por qué no puede demostrar la inmortalidad del
alma, que es la mejor caridad que se puede practicar? ;Y qué diremos de
sus enseflanzas arcaicas e irrisorias, semejantes a las hojas herrumbradas de
una higuera vieja; de su dogma del Infierno eterno; de su articulo de fe
sobre la existencia del Diablo; de sus sacramentos y misterios tan caducos y
absurdos, que llegan a hacer de Dios un ente inconcebible y dudoso?

Y asi como es la religién, es la ciencia de los hombres, de esos
mismos hombres que, aunque completamente divergentes de las
ensefianzas religiosas de los padres, por preconcepto y servilismo andan
con ellos codo con codo, como si creyesen en la “fe” predicada por los
sacerdotes. Esa ciencia terrena que todos los dias afirma y todos los dias se
desmiente.

Esa ciencia que ayer negé el movimiento de la Tierra y hoy lo
afirma; que apoy6 la sangria para después condenarla; que proclamé las
virtudes del medicamento para afios después execrarlo como un
deprimente; que hoy, de jeringuilla en mano, transformé al hombre en un
laboratorio quimico, para, mafiana o después, condenar como inhumano
ese proceso.

:Qué le falta a la Ciencia para solucionar ese problema de la muerte,
que le parece como un fantasma funesto? ;Le faltard “abono™ ;Pero no
hay ahi tantos sabios? ;No tiene ella recursos disponibles para la
investigacién y la experiencia? ;No le aparecen en todos los momentos
hechos y mds hechos de orden supra-materiales, meta-materiales para ser
estudiados con método?

iSefior! Ha vencido el tiempo que concediste para que cavdsemos
alrededor del “drbol” y echdsemos abono para alimentar y fortificar sus
raices. El no da frutos y los abonos que hemos gastado sélo han servido
para hacer al drbol cada vez mds frondoso, perjudicando asi el ya pequefio
espacio de terreno. Manda cortarlo y recomienda a tus siervos que no sélo
lo hagan, sino que también lo arranquen de rafz. El ocupa terreno
indtilmente.

En tres dias haremos nacer en su lugar uno que cumpla sus fines, y
tantos serdn sus frutos que la multitud que nos rodea no se vencerd en
cosecharlos.

42



CAIRBAR SCHUTEL

La esterilidad es un mal incurable, que se manifiesta en las cosas
fisicas y metafisicas. Hay personas que son estériles en sentimientos
afectivos, otras en actos de generosidad, otras lo son para las cosas que
afectan a la inteligencia. Por mds que se ensefien, por mds que se exalten,
por mds que se ilustren, las mismas, permanecen como la higuera de la
Pardbola: no hay estiércol, no hay abonos, no hay lluvia, no hay agua que
las hagan fructificar. jEstas, sélo el fuego tiene poder sobre ellas!

43



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

PARABOLA DE LOS DOS HIJOS

“Un hombre tenia dos hijos; se acercd al primero y le dijo: Hijo, vete a trabajar hoy a
la viria. Y €] respondid: Iré, sefior; y no fue. Se acercd al otro hijo y le dijo lo mismo, y este
respondid: No quiero; pero mds tarde tocado por el arrepentimiento fue. ; Cudl de los dos hizo
la voluntad de su padre? Le contestaron: El segundo. Jesiis dijo: Os aseguro que los publicanos
y las prostitutas entrardn en el Reino de Dios antes que vosotros.”

(Mateo, XXI, 28-31).

Estas dos personalidades revelan perfectamente sus cualidades en sus
palabras y acciones. El primer hijo, convidado por el padre a trabajar en su
vifa, dijo que irfa, pero no fue. El segundo dijo que no irfa, pero fue. El
primero es la personalidad de la creencia (credo) sin obras. El segundo es
el tipo de hombre inteligente que, negdndose al trabajo espiritual, después
de razonar y extraido sus conclusiones, transformé el 7o en s/, no con la
palabra abstracta, la creencia, la obediencia ciega, sino por un esfuerzo
intelectual y por las obras que decidié hacer, “trabajando en la vifia”.

Esta pardbola ensefia que la voluntad de Dios es que trabajemos no
s6lo en provecho nuestro, sino en provecho de nuestros semejantes:
mientras la voluntad de Dios no es crearnos sin trabajo, es decir,
ciegamente, sin obras.

La creencia ciega es la creencia de los ancianos del pueblo, de los
viejos rutinarios y de los sacerdotes, pues son estos a los que Jesds dice que
los publicanos y las prostitutas eran superiores, tanto es asi que los
precederfan en el Reino de los Cielos. La Pardbola, en la parte en la que se
refiere al hijo que dice: “iré, pero no fue”, entiende también con esos
ancianos y sacerdotes que, asumiendo la tarea de guiar para la verdad, a los
jovenes y a los que les estdn subordinados, se mantienen en un
exclusivismo condenable, apagando, hasta de las almas, alguna centella de
fe que les fue donada.

En fin, el hijo que tardd, y dijo que no irfa, pero fue — entiende con
esos publicanos y prostitutas que se demoran, como es sabido, pero, al
final, cambian de vida y se vuelven, las mds de las veces, grandes obreros
de la Siembra Divina.

44



CAIRBAR SCHUTEL

PARABOLA DE LOS LABRADORES
MALOS O DE LOS ARRENDATARIOS
INFIELES

“Un hacendado plantd una visia, la cercé con una valla, cavd en ella un lagar, edifico
una torre para guardarla, la arrends a unos vifiadores y se fue de viaje. Cuando llegd el
tiempo de la vendimia, mando sus criados a los viiadores para recibir su parte. Pero los
viiadores agarraron a los criados, y a uno le pegaron, a otro lo mataron y a otro lo
apedrearon. Mandd de nuevo otros criados, mds que antes, e hicieron con ellos lo mismo.
Finalmente les mando a su hijo diciendo: Respetardn a mi hijo. Pero los vifiadores, al ver al
hijo, se dijeron: Este es el heredero. Matémoslo y nos quedaremos con su herencia. Lo
agarraron, lo echaron fuera de la viiia y lo mataron. Cuando venga el duerio de la vifia, ;qué
hard con aquellos vifiadores? Le dijeron: Hard morir de mala muerte a esos malvados y
arrendard la vifia a otros vifiadores que le paguen los frutos a su tiempo.”

(Mateo, XXI, 33-42.- Marcos, XII, 1-9.- Lucas, XX, 9-16).

Esta Pardbola es la prueba de la inigualable presciencia del Hijo de
Dios, asi como la magistral sentencia que se habia de cumplir en nuestro
siglo contra los “arrendatarios infieles”, que han devastado nuestra
siembra.

Un propietario planté una vina, la cercé con una valla hecha de
ramas y troncos de drboles; cavé un lagar (lugar con todos los materiales
para la fabricacién del vino) y edific6 una “torre” (gran edificio con
proteccién contra los ataques enemigos).

De manera que la hacienda estaba terminada, todo preparado:
tierras de sobra, parras en gran cantidad, lagar, tanques, toneles — todo lo
que era necesario para la fabricacién del vino. Casa con todas las
comodidades y confort. Pero teniendo que ausentarse el propietario,
arrendd la hacienda a unos labradores; en el tiempo de la cosecha de los
frutos mandaria recibir el producto del arrendamiento, es decir, los frutos
que le correspondian.

El contrato fue muy bien redactado: sellado, registrado y con los
competentes testigos.

Cuando llegé la primera cosecha, el Sefior de la vifia mandé que sus
empleados fuesen a recibir los frutos que le tocaban.

Los arrendatarios, en vez de dar cuenta del depésito que les fuera
confiado, agarraron a los emisarios, hiriendo a uno, apedrearon a otro y
mataron al siguiente.

45



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

En otra cosecha, el propietario de la hacienda volvié a mandar a
otros emisarios, que tuvieron la misma suerte que los primeros.

Viendo el duefo de la hacienda lo que ocurrfa con sus emisarios,
crey6 mds conveniente delegar poderes al propio hijo, porque, con
seguridad, lo respetarian, y lo envié a ajustar cuentas con los arrendatarios.

Pero los labradores, viendo llegar a este a la propiedad, combinaron
entre ellos y decidieron matarlo, porque, decian: “este es el heredero,
matémoslo y apoderémonos de su herencia”. Y asi lo hicieron: lo echaron
fuera de la vina y lo mataron.

“sCudndo llegue el Sefor de la Vina, que hard a aquellos
labradores™? — preguntdé Jests al proponer aquella pardbola.

Y la respuesta vino enseguida: “Hard perecer a los malvados, a los
arrendatarios fraudulentos, y entregard la vifia a otros, que le dardn los
frutos a su debido tiempo.”

Pardbola es la exposicién, o la pintura de una cosa confrontada con
otra de relacién remota, o de sentido oculto o invisible.

Jests tenfa por costumbre, para explicar aquello que escapaba a la
comprensién vulgar, usar las pardbolas a fin de que lo comprendieran
mejor.

En esta Pardbola de los Labradores Malos, arrendatarios infieles,
Jestis quiso explicar la soberania de la accién divina que a veces tarda, pero
no falla; y quiso también mostrar a sus discipulos quienes son los
labradores que perjudican su siembra.

La siembra es la Humanidad; el propietario es Dios; la vina que él
planté es la Religién; el lagar son los medios de purificacién espiritual que
él concede; la Casa que edificd es el mundo, los labradores que arrendaron
la labranza son los sacerdotes de todos los tiempos, desde los antiguos que
sacrificaban la sangre de los animales, hasta nuestros contempordneos.

Los primeros siervos que fueron heridos, apedreados y sacrificados,
son los profetas de la Antigiiedad, que pasaron por duras pruebas: Elias,
Eliseo, Daniel, que lo pusieron en la cueva de los leones; el mismo Moisés,
que sufrié con los sacerdotes del Faraén y con los israelitas fandticos que
llegaron a fundir un becerro de oro para adorarlo, contra la Ley del Sefor;
después vino Juan Bautista, que fue decapitado; y después otros siervos,
que pasaron por los mismos sufrimientos que los primeros — apdstoles y
profetas como Esteban, que fue lapidado; Pablo, Pedro, Juan, Tiago, que

46



CAIRBAR SCHUTEL

sufrieron martirios, y todos los demds que no han acompanado las
concepciones sacerdotales.

El Hijo del Propietario, que fue muerto por los arrendatarios que se
aduefiaron de la hacienda, es Jesucristo, Sefior Nuestro, que sufrié el
martirio ignominioso de la cruz. Y, de acuerdo con las previsiones de la
Pardbola, los tales sacerdotes se aduenaron de la herencia con la cual se
enriquecen hartamente, dejando la Siembra abandonada y la Vifia sin
frutos para el Propietario.

En las condiciones en que se halla la Siembra, ;podrd el Sefior dejar
su Vifa entregada a esa gente, a esos arrendatarios inescrupulosos y malos?

Estamos seguros de que se cumplird brevemente la dltima previsién
de la Pardbola: “El Sefor tomard la Vifia de esos malvados y la arrendard a
otros, que le dardn los frutos a su tiempo.”

*

La confusién religiosa es la mds espesa oscuridad que hace infelices a
las almas.

La creencia es como el fruto de la cepa que alimenta, da valor y
reanima. Asf como este alimenta el cuerpo, aquella alimenta el alma.

La Religién de Jesucristo no es el culto, las exterioridades, los
sacramentos, la fe ciega; tampoco es el fuego que aniquila y consume, el
mal que vence al bien, el Diablo que vence a Dios.

La Religién de Jesucristo es el bdlsamo que suaviza, es la caridad que
consuela, es el perdon que redime, es la luz que ilumina; no es el
aniquilamiento, sino la Vida; no es el cuerpo, sino el Espiritu.

La Religién de Jesucristo debe ser, pues, suministrada en espiritu y
verdad y no en dogmasy con exterioridades aparatosas, para que pueda ser
comprendida, observada y practicada por el Espiritu.

El cuerpo es nada; el Espiritu es todo. El cuerpo existe porque el
Espiritu acciona; le da vida y lo mueve. El dia en que el Espiritu se separa
de él, no le queda ya mis vida a ese envoltorio, a ese instrumento.

¢Qué es el violin sin el musico? ;Qué es el reloj sin que se le dé
cuerda? ;Qué es la mdquina sin maquinista?

El cuerpo sin Espiritu estd muerto y se destruye, como una casa que
cae y se convierte en escombros.

El cuerpo “pulvis est et in pulveis reverteris”.

Y si asi es, scudl es el efecto de los sacramentos y pricticas sibilinas
que no alcanzan al Espiritu?

47



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

El principio de la Religién es la Inmortalidad y los arrendatarios de
la Vifia tienen el deber de destacar y demostrar este principio, para que el
Templo de la Religién, asentado sobre esta base inamovible, abrigue con la
Verdad a los corazones que desean la paz y la felicidad.

Los pastores y los sacerdotes, “arrendatarios de la Vifa”, “malos
obreros” que ensucian los sentimientos cristianos, transformando la
Religién de Jesis en misas, imdgenes, procesiones, adornos, musicas,
cohetes y sacramentos, serdn lamados a cuentas y el ldtigo de la Verdad
desde ya los viene expulsando de la hacienda, que serd entregada a otros,
para que los frutos de la Vifia sean dados a los hambrientos de justicia, a
los desheredados de consuelo, a los que buscan la luz que encamina y
conduce a la perfeccién.

Desde tiempos lejanos, la Religién ha sido causa de despreciable
explotacién. El sacerdocio, por varias veces, ha hecho peligrar el
sentimiento religioso. La desgracia de la Religién ha sido, en todas las
épocas, el sacerdote. El sacerdote hebreo, el sacerdote egipcio, el sacerdote
budista, el sacerdote braman; siempre el sacerdote, la corporacién
eclesidstica, con toda su jerarquia, su escoldstica, sus principios rigidos, sus
cultos aparatosos, sus sacramentos arcaicos.

El sacerdocio, volviéndose arrendatario de la VihAa, como ha
ocurrido, sélo conoce un “dios” a quien obedece ciegamente; “dios”
constituido eclesidsticamente, y sacado o escogido de entre uno de sus
propios miembros. Todas las religiones han tenido y contintan teniendo
su papa, su mayoral, o su patriarca, o su jefe, a quien todos obedecen en
detrimento del Supremo Sefor y Creador.

De ahi la lucha cruenta que el sacerdocio ha desarrollado contra los
profetas en todas las épocas.

Esta Pardbola es la comparacién de todas las luchas que los genios,
los grandes misioneros, los profetas que hablan en nombre de la Divinidad
y de la Religién, han mantenido contra el clero.

Desde que el Gran Propietario planté en la Tierra su Vifia; desde
que hizo brillar en el mundo el Sol vivificador de la Religién, cercando la
Vifa con una valla, construyendo un lagar y edificando una torre; desde
que los principios religiosos fueron establecidos y quedaron grabados en
los Cédigos de los divinos preceptos, los malos labradores se apoderaron
de ella como arrendatarios traidores, dejando perecer las vifias y
masacrando a los enviados que en nombre del Sefior les venian a pedir o
reclamar, como lo hacemos hoy, los frutos de la Vifa.

Los siervos del Propietario de la Labranza eran presos, heridos y
muertos. Con el pretexto de herejia y apostasia, quemaron cuerpos como

48



CAIRBAR SCHUTEL

quien quema lefia seca y verde; les infringieron los mds duros suplicios,
manchando de sangre las pdginas de la Historia de nuestro mundo. Ni el
Hijo de Dios, cuya pardbola premonitoria de muerte acabamos de leer, ni
El fue evitado de la clase sacerdotal, que tenfa por Pontifices a Ands y
Caifés, en conspiracién con los gobiernos de la época.

La clase sacerdotal, que nada hizo a la Humanidad y fasciné a los
hombres con sus cultos aparatosos y sus dogmas horripilantes, es
precisamente lo que constituye, en linea general, los “malos labradores” de
la pardbola.

Ellos estdn muy bien representados en esos obreros fraudulentos y
mercenarios que proliferan en todo el mundo, vendiendo la fe, la salvacién
y las gracias.

sQué les hard el Propietario de la Vifa a tan malos obreros? El
resultado no puede ser otro: “los hard perecer, les retirard el poder que les
concedid y la entregard a otros, que dardn el fruto a su tiempo.”

Felizmente también llegé la época de la realizacién de la
premonicién de Cristo registrada en los Evangelios.

Los Espiritus de la Verdad bajan al mundo, unos toman un
envoltorio carnal, y otros, a través del velo que separa las dos vidas, vienen
a apoderarse de la Vina, para que ella dé los resultados designados por el
Sefior de Todas las cosas.

El sacerdocio cae, pero la Religién prosigue; los dogmas son
abatidos, pero la Verdadera Fe aparece, robusteciendo conciencias,
consolando corazones, y, principalmente, haciendo surgir en la Tierra la
aurora de la Inmortalidad, para realzar al Dios Espiritu, al Dios Justo, al
Dios Poderoso y Sabio que reina en todo el Universo.

49



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

PARABOLA DEL FESTIN DE BODAS

“Y Jesiis se puso a hablar de nuevo en pardbolas: El reino de Dios es semejante a un rey
que celebrd las bodas de su hijo. Envié sus criados a llamar a los invitados a las bodas, y no
quisieron venir. Mandé de nuevo a otros criados con este encargo: Decid a los invitados: Mi
banquete estd preparado, mis terneros y cebones dispuestos, todo estd a punto; venid a las
bodas. Pero ellos no hicieron caso y se fueron, unos a su campo y otros a su negocio; los demds
echaron mano a los criados, los maltrataron y los mataron. El rey, entonces, se irritd, mands
sus tropas a exterminar a aquellos asesinos e incendid su ciudad. Luego dijo a sus criados: El
banquete de bodas estd preparado, pero los invitados no eran dignos. Id a las encrucijadas de
los caminos y a todos los que encontréis convidadlos a la boda. Los criados salieron a los
caminos y recogieron a todos los que encontraron, malos y buenos, y la sala de bodas se llend de
invitados. El rey entrd para ver a los invitados, repard en un hombre que no tenia traje de
boda y le dijo: Amigo, ;como has entrado aqui sin tener un traje de boda? Pero él no contestd.
Entonces el rey dijo a los camareros: Atadlo de pies y manos y arrojadlo a las tinieblas
exteriores; alli serd el llanto y el crujir de dientes. Porque muchos son los llamados, pero pocos
los escogidos.”

(Mateo, XXII, 1-14).

El Cristianismo, como el Espiritismo, representa la celebracién de
las bodas de un gran y rico propietario, cuyo padre no ahorra trabajo,
sacrificio y dinero para dar a la fiesta el mayor realce haciendo participar
de ella al mayor nimero posible de convidados. Y para que todos se
harten, se satisfagan y se alegren, el sefior de las bodas les presenta una
espléndida mesa con variados manjares, sin faltar musica y discursos que
exaltan el sentimiento y la inteligencia.

Los manjares representan las ensefianzas espirituales; asi como
aquellas satisfacen y fortalecen el cuerpo, estos mantienen y vivifican el
Espiritu.

La Pardbola del Festin de Bodas es una alegoria, una comparacién
de lo que se realizaba en aquella época con el propio Jesucristo.

Los primeros convidados fueron los doctos, los ricos, los sabios, los
aristécratas, los sacerdotes, porque nadie mejor que estos estaban en
condiciones de participar de las bodas, y hacerse representar en aquella
fiesta solemnisima para la cual el Rey de los Cielos, sin medir ni pesar
sacrificios, habfa mandado a la Tierra a su Hijo, de quien querfa celebrar
merecidamente las bodas.

¢Y quién podria apreciar mejor a Jesucristo y participar con él de sus
bodas, admirando la gran sabiduria del Maestro, sea en la cura de los
enfermos, sea en los prodigiosos fenémenos de materializacién y
desmaterializacién por El realizados, como la multiplicacién de los panesy

50



CAIRBAR SCHUTEL

de los peces, la manifestacién del Tabor, la dominacién de los elementos y
sus sucesivas apariciones después de la muerte?

¢Quién era mds apto para comprender el Sermén de la Montafia, el
Sermén Profético, el Sermdén de la Cena, sus Ensefianzas, sus Pardbolas, si
no los doctores, los rabinos y los sacerdotes?

Serfan los pescadores, los carpinteros, los labradores y las mujeres
incultas?

Infelizmente, sin embargo, lo que sucedi ayer es lo que sucede hoy:
esta gente, toda ella se da por excusada: unos porque tienen que
preocuparse de su campo, otros de su negocio; existen también otros,
como ocurre con el sacerdocio romano y protestante, que agarran a los
siervos encargados del convite, los ultrajan, y, si no los matan, es porque
tienen el Cédigo Penal, que estd en vigor en la nueva época en la que nos
hallamos.

¢Qué hard el Sefior de esta gente que no quiere oir su llamamiento,
ni acceder a sus reiterados convites?

¢Quién es el culpable, o quiénes son los culpables de estar,
actualmente, festejando las bodas individuos sin competencia ninguna
para la ejecucién de esa tarea?

¢Quiénes son los responsables por haber ocupado un lugar en la
mesa del banquete hasta personas sin el traje nupcial, sin la vestimenta
apropiada para tal ceremonia?

Lean la Pardbola del Festin de Bodas los sefiores padres, los sefiores
doctores, los sefiores ministros, los sefiores que andan extraviando a sus
oyentes y lectores con una ciencia sin base y una religién toda material, sin
pruebas, sin hechos, sin raciocinio. Digan: ;quién tiene la culpa de la
decadencia moral, de la depresién de la inteligencia y del sentimiento que
se verifica en todas partes?

Si la Pardbola del Festin de Bodas no hubiese sido dicha para las
eminencias religiosas y cientificas del tiempo de Jests, servirfa
perfectamente para las de hoy, que repudian y combaten el Espiritismo.

Entretanto, el hecho es que los indoctos, los pequefios, los humildes
de hoy, como los indoctos y humildes de ayer, estén llevando de ventaja
toda esa pléyade de sabios y portentosos; e incluso sin letras, sin
representacién y sin vestiduras, auxiliados por los poderes de lo Alto, estdn
concurriendo eficazmente para que las Bodas sean bien festejadas y
concurridas.

LA VESTIMENTA NUPCIAL

51



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Era una costumbre antigua, ademds, como hoy ain es, usar para
cada acto, o cada ceremonia, una ropa de acuerdo con el acto o la
ceremonia a la que se va asistir.

El preconcepto de todos los tiempos ha determinado el vestuario a
ser utilizado en ciertas y determinadas ocasiones. Es asi que no se va a un
entierro con una ropa clara, como no se va a una boda con un traje de
lino.

Aprovechando esas exigencias sociales, muy celebradas por los
escribas y fariseos, y mayormente por los doctores de la Ley y sacerdotes,
Jests, al proponer la Pardbola del Festin de Bodas, dio a entender que,
para comparecer a esas reuniones, era necesaria una t#nica nupcial; y aquél
que no estuviese revestido de ese ropaje, serfa echado fuera y lanzado a las
tinieblas, donde habria llanto y crujir de dientes, naturalmente por haber
derrochado tanto dinero en cosas sin ningtn valor, con preferencia a la
“tinica de nupcias”, y por haber perdido el tiempo en cosas indtiles, en
vez de tejer, como debfan, la tdnica para comparecer a las bodas.

La vestimenta de nupcias simboliza el amor, la humildad, la buena
voluntad en encontrar la Verdad para observarla, es decir, la pureza de las
intenciones, la virginidad espiritual.

El interesado, el mercader, el astuto, el hipdcrita que, aunque
convidado a tomar parte en las bodas, estd sin la tdnica, no puede
permanecer alli: serd lanzado fuera, asi como serd dado de lado al
convidado a una boda o a una ceremonia que no se vista de acuerdo con el
acto al que se va asistir.

Hace muy poco tiempo, vimos, por ocasién de un jurado en una
ciudad vecina, el juez convidar a un jurado “para componerse” sélo por el
hecho de hallarse el mismo con una ropa de lino claro. El jurado fue
echado fuera, ya que no estaba revestido con la “vestimenta de juicio”

*

Como esté el Evangelio diseminado en todos los medios sociales (lo
que ademds constituye una de las sefiales exactas del “fin del mundo”),
s6lo incluso los hombres de mala voluntad, los orgullosos, vanidosos y de
espiritu preconcebido ignoran sus deberes de humildad, para recibir la
Palabra Divina.

A estos no les garantizamos un éito feliz cuando comparecen al
Banquete de Espiritualidad, que se estd realizando en todo el mundo, en el

52



CAIRBAR SCHUTEL

consorcio del Cielo con la Tierra, de los vivos con los muertos, para el
triunfo de la Inmortalidad.

Se dard, sin duda, con esos halagadores del oro y turibularios, lo que
dice Isafas en su profecia: “Oirdn y no entenderdn; verdn y no percibirdn.”

Justamente lo contrario auguramos a los que, “haciéndose nifios”,
quisieran encontrar la Verdad para abrazarla, y tengan el firme propdsito
de hacerlo, esté ella con quien estuviera y donde estuviera. Asi es la leccién
alegérica del Festin de Bodas y de las Vestimentas Nupciales.

53



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

PARABOLA DE LA HIGUERA
EN GERMINACION

“Aprended del ejemplo de la higuera. Cuando sus ramas se ponen tiernas y echan
hojas, conocéis que el verano se acerca. Asi también vosotros, cuando vedis todo esto, sabed que
é (El Hijo del Hombre) ya estd cerca, a las puertas.”

(Mateo, XXIV, 32-34 — Marcos, XII, 28-30 — Lucas, XXI, 29-32).

La higuera era, en Palestina, uno de los drboles mds valiosos. Al lado
del trigo, de la cebada, del centeno, del olivo, del almendro, del bédlsamo y
de la mirra, los higos eran uno de los productos mds importantes. Este
drbol, aunque no es de hoja perenne, al aproximarse el verano los brotes de
sus hojas comienzan a aparecer, caracterizando asi el cambio de estacién.

Para sefialar bien el perfodo de la transformacién del mundo, que
precederia a su venida, Jesds lo compard al periodo que existe entre la
primavera y el verano, cuyas sefiales son descritas en el capitulo XXIV del
Evangelio de Mateo, asi como la entrada del verano es sefalada por los
brotes de la higuera.

Y ese Sermén Profético se ha cumplido en toda linea.

Comenzando por el derrocamiento de los tiempos, el mundo ha
pasado por todas las tribulaciones — peste, hambre, guerras, terremotos,
maremotos; dolores y sufrimientos de todas las clases.

Estos brotes de hojas de la “higuera-mundo”, después de
transformarse en vastos ramajes y deliciosos higos, servirdn para la
preparacién de la Humanidad, a fin de, estando mds apta, recibir las
instrucciones de Cristo, no exteriormente, sino en espiritu y verdad,
grabando en su alma esos talentos con los que rescatard su pasado y
conquistard su futuro.

Esta Pardbola de la Higuera es, pues, una exhortacién a la vigilancia
y a la observacién de las sehales de los tiempos, porque el Hijo del
Hombre vendrd en el momento en que nadie lo espera.

En el capitulo Senales de los Tiempos, el lector se enterard mejor del
significado de esta Pardbola.

54



CAIRBAR SCHUTEL

PARABOLA DE LOS SIERVOS
BUENOS Y MALOS

SQuién es, entonces, el administrador fiely prudente, para que dé a la servidumbre la
comida a su hora? Dichoso ese criado si, al llegar su amo, lo encuentra cumpliendo con su
deber. Os aseguro que lo pondrd al frente de todos sus bienes. Pero si ese criado, pensando que
su amo va a tardar en venir, se pone a maltratar a los demds criados y criadas y a comer y
beber hasta emborracharse, su amo vendrd el dia y la hora que él menos lo espere, lo castigari
severamente y lo pondrd en la calle, donde se pone a los que no son fieles. El criado que sabe lo
que su amo quiere y no lo hace serd severamente castigado. Pero el que no lo sabe, si hace algo
que merece castigo, sevd castigado con menos severidad. Al que mucho se le da, mucho se le
reclamard; y al que mucho se le confla, mds se le pedird.”

(Mateo, XXIV, 45-51 — Lucas, XII, 42-48).

Esta ensefianza, que constituye el verdadero mandamiento para el
“siervo vigilante”, deja ver bien claro a los ojos de todos, cuales son los
siervos buenos y cudles son los siervos malos que trabajan en la Siembra
Divina.

No son los que viven de la Religién, comiendo y bebiendo, los que se
destacan como obreros del Bien y de la Verdad.

No son los que repudian, condenan y excomulgan a sus semejantes,
los que el Sefior escogié como sus verdaderos siervos, sino los que son fieles
a su Palabra y prudentes en el cumplimiento de sus deberes.

Quien sélo trabaja por el dinero, no puede interpretar el
pensamiento {ntimo del Maestro; no puede, por eso, ser sabio, prudente y
fiel.

El buen siervo sélo cumple los deseos y la voluntad de su sefor; el
siervo malo hace lo que le place.

Aquél trabaja para cumplir con sus deberes; este, por vil interés y
para satisfacer deseos ilicitos.

Se da también la circunstancia de que los buenos siervos trabajan
siempre, trabajan sin cesar, pues saben que el trabajador de la dltima hora
no es el que llega el dltimo, sino el que trabaja hasta dltima hora, y no
regatea esfuerzos para que todos los bienes que le fueron concedidos sean
puestos en accién, estén en movimiento para vencer intereses.

Lo que nos fue confiado, no lo fue para ser enterrado o guardado,
como ocurre con el “talento” entregado al mal operario, sin embargo, lo
fue para ser aprovechado por nosotros y por nuestros semejantes. Por eso,
cada uno es responsable de lo que le han dado; a quien mucho se le ha
dado, mucho se le pedird; a quien poco se le ha dado, poco se le pedird.

55



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Todas las pardbolas de Jesds son exhortaciones, convites, consejos,
mandamientos para la observacién de sus ensenanzas, libres de los injertos
humanos y de los preceptos y mandamientos de las iglesias de piedra.

El Dia del Sefior es siempre Hoy, y su Palabra estd siempre guiando
y ensefiando a los que a El se unen con buena voluntad para aprender sus
inestimables lecciones. El que dijera, pues, “mi sefior tarda en venir”, no es
un Hombre-Espiritu, sino un ser animal que ain no puede sobrepasar las
barreras que separan el instinto de la inteligencia, la vida del cuerpo, de la
vida del alma. El Reino del Mundo, del Reino de Dios.

Finalmente, los siervos buenos se distinguen de los siervos malos
como se distinguen las naranjas, por su dulzor.

56



CAIRBAR SCHUTEL

PARABOLA DE LAS VIRGENES
SENSATAS Y DE LAS NECIAS

“El Reino de Dios serd comparado a diez virgenes que, tomando sus ldmparas, sali eron
al encuentro del novio. Cinco de ellas eran necias y cinco sensatas. Las necias, tomando sus
ldmparas no se proveyeron de aceite; mientras que las sensatas llevaron las limparas y aceiteras
con aceite. Como tardara el novio, les entrd suefio y todas se durmieron. A media noche se oyé
un grito: ya estd ahi el novio, salid a su encuentro. Entonces se desp ertaron todas las virgenes y
se pusieron a aderezar sus ldmparas. Las necias dijeron a las sensatas: Dadnos de vuestro
aceite, pues nuestras ldmparas se apagan. Las sensatas respondieron: No sea que no baste para
nosotras y vosotras, mejor es que vaydis a los vendedores y lo compréis. Mientras fueron a
comprarlo, vino el novio y las que estaban dispuestas entraron con él a las bodas y se cerrd la
puerta. Mis tarde llegaron también las otras virgenes diciendo: Senior, seior, dbrenos. Y €
respondid: os aseguro que no os conozco.

Por tanto, estad en guardia, porque no sabéis el dia ni la hora.

»

(Mateo, XXV, 1-13).

Hay virgenes y virgenes, porque si unas son sensatas, otras son
necias. Esta interesante pardbola deja ver bien claro que el Reino de los
Cielos no es un pandemdnium de sabios e ignorantes, no es un ambiente
donde tengan la misma medida los sensatos y los atolondrados.

La instruccién espiritual es indispensable, asi como lo es la
instruccién intelectual en la vida social. Los que pasan la vida ociosamente
bebiendo de ella lo que tiene de bueno para ofrecerles para la satisfaccion
de sus deleites, los necios que creen obtener el Reino de Dios, sin estudiar,
sin esfuerzo, sin trabajo, finalmente aquellos que no hacen provisién de
conocimientos que les aumenten la fe, estdn sujetos a ver apagadas sus
ldémparas, y perderdn la entrada a las bodas cuando se vieran forzados, de
un momento a otro, a adquirir el aceite, que representa los conocimientos
que hacen combustién en nuestras almas, encendiendo en nuestro corazén
la lémpara sagrada de la Fe.

La fe sin conocimiento puede ser comparada a una ldmpara mal
abastecida que a media noche no da mds luz.

Asi es la fe dogmdtica, misteriosa, abstracta: en el momento de las
pruebas, de los dolores, de los sufrimientos, en la mitad de la noche por la
que todos pasan, esa fe es semejante a la mecha humeante, de la torcida
que ya sorbi la dltima gota de aceite.

La prudencia, al contrario, manda al hombre que sea precavido, que
abastezca abundantemente no solamente su ldmpara, sino también la
mayor vasija que pudiera transportar, con el combustible que se convierte

57



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

en luz para iluminar sus pasos, el camino, la senda por donde tiene que
seguir, y que asi pueda, envuelto en claridad, afrontar las tinieblas de la
noche entera y adn le sobre luz para con ella saludar a los primeros rayos
de Sol naciente.

La prudencia manda al hombre que estudie, investigue, examine,
razone y comprenda.

Las virgenes, tanto las de primera condicién, como las de la
segunda, representan la incorruptibilidad, representan a todos aquellos que
se conservan exentos de la corrupcién del mundo.

Pero no basta resguardarse de la corrupcién para aproximarse al
Gran Modelo: Jesucristo.

Asi como sin la ldmpara bien abastecida de combustible las virgenes
necias no pudieron ir al encuentro del novio y entrar con €l en las bodas,
asi tampoco sin una luz que alumbre bien y también una provisién de
combustible que dé luz, nadie puede ir al encuentro de Cristo y penetrar
en los umbrales de la alianza espiritual, para tomar parte de las bodas,
cantando hosannas al santo nombre de Dios.

La necedad es un obstdculo que paraliza el espiritu, arrojéndolo
después en la mds densa oscuridad.

No basta la virginidad espiritual para que la criatura humana entre
en el Reino de Dios, es necesario que la misma vaya unida al
conocimiento, a todo el conocimiento que nos fue dado por Jesucristo,
nuestro Maestro y Hermano Mayor.

No puede haber en el Cielo una mezcla de ignorancia y de santidad.
Toda santidad estd llena de sabiduria, porque es de la sabiduria aliada a la
santidad de donde viene la verdadera Fe y la consecuente prictica de las
buenas obras.

Las virgenes necias, por no tener aceite, no encontraron y no
pudieron recibir al novio, asi como no tomaron parte en las bodas, porque
sus l[dmparas se apagaron a la llegada del novio.

Las virgenes sensatas, por el contrario, acompanaron al novio y con
él entraron en las bodas, porque tenfan sus ldmparas bien encendidas. La
Religién no es una creencia abstracta. Es un conjunto maravilloso de
hechos, de ensefanzas, que se unen, se completan y se armonizan
concretamente.

Sélo los necios no la comprenden, porque no abastecen las limparas
que les iluminarfan ese Reino de la Verdad, donde las bodas eternas
felicitan a los espiritus trabajadores, humildes y sensatos. La necedad, es la
antitesis de la sensatez; esta no puede existir donde impera aquella.
Necedad, ignorancia, falta de cordura, son los mayores obstdculos para la

58



CAIRBAR SCHUTEL

elevacién del Espiritu hacia Dios. La sensatez estd llena de sabiduria, de
prudencia, de consideracién y de serenidad de espiritu. La prudencia no
obra desordenadamente, sino que se afirma por la templanza, por la
sensatez y por la discrecién.

Lo inverso se da con la necedad. Envuelta en tinieblas, debatiéndose
en plena oscuridad, no mide las responsabilidades, no prevé consecuencias,
no razona los actos que practica.

Esta pardbola, como decimos, ensefia a los que aspiran al Reino de
los Cielos, la necesidad de instruccién, del cultivo del espiritu, del ejercicio
de la inteligencia y de la razén, para la obtencién del conocimiento
supremo, que nos elevard a la eterna felicidad. No basta decir: ;Sefior!
iSefior! No basta decir oraciones, ni buscar oraciones mds o menos
emocionantes para que la puerta de la felicidad se nos abra. Es necesario,
ante todo, “abastecer las ldmparas y los vasos”. El mandamiento no es sélo:
amaos, también es: instruios. La sabiduria es el aceite sagrado de la
instruccién. Sin ella no existe el camino para el Reino de los Cielos, ni la
entrada para la “Casa de Dios”.

Siendo nuestra estancia en la Tierra un medio de instruccidn,
seremos necios si descuidamos ese deber para entregarnos a labores o
diversiones futiles que ningin progreso espiritual nos pueden
proporcionar. Las cinco “virgenes sensatas” simbolizan a los que leen,
estudian, experimentan, investigan, razonan, y, procuran comprender la
vida, trabajando por su propio perfeccionamiento.

Las cinco “virgenes necias” son el simbolo de aquellos que saben
todo lo que pasé, menos lo que necesitan saber: no estudian, les fastidia
cuando se les habla de asuntos espirituales; llegan incluso a decir que,
mientras estin en esta vida, de ella disfrutardn, reservando su trabajo de
Espiritu para cuando pasen para el Otro Mundo.

Generalmente, son estos los que, en los momentos angustiosos, o
cuando la “muerte” llama a su puerta, se revisten de una “fe” toda ficticiay
exclaman: ;Sefior! ;Sefior! Y como no pueden obtener el “aceite” del que
habla la pardbola, piensan que lo pueden adquirir a través de los
mercaderes, pero al volver encuentran “la puerta cerrada” y oyen la voz
desde dentro que les dice: “jEn verdad no os conozco!”

Es necesario vigilar. buscar la verdad donde quiera que se encuentre.
Es necesario adquirir conocimientos, luces internas que nos hacen ver al
Seflor y nos permiten ingresar en su morada.

La Religién es Luz y Armonia; asi se presenté ella a los Discipulos
en el Cendculo: en forma de “lenguas de fuego y como un viento

59



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

impetuoso que llend toda la sala”. Y para seguitla es necesario tener ojos y
oidos.

La necedad nada sabe, nada comprende, nada conoce y nada piensa.
Sélo la sensatez nos puede guiar en el camino de la Vida, aproximéndonos
a Aquél por cuyos dictdmenes conseguiremos nuestra redencién espiritual.

60



CAIRBAR SCHUTEL

PARABOLA DE LOS TALENTOS Y
DE LAS MINAS

“Porque es como un hombre que al irse de viaje, llamé a sus criados y les confid su
hacienda. A uno dio cinco talentos, a otro dos y a otro uno, a cada uno segiin su capacidad, y
se fue. El que habia recibido cinco se puso enseguida a trabajar con ellos y gand otros cinco.
Asimismo el de los dos gand otros dos. Pero el que habia recibido uno solo fue, cavé en la tierra
y enterrd alli el dinero de su sefior. Después de mucho tiempo, volvié el amo de aquellos criados
y les tomé cuenta. Llegd el que habia recibido cinco talentos y presentd otros cinco, diciendo:
Seiior, me diste cinco talentos; aqui tienes otros cinco que he ganado. El amo le dijo: Bien,
criado bueno y fiel; has sido fiel en lo poco, te confiaré lo mucho. Entra en el gozo de tu seiior.
Se presentd también el de los dos talentos, y dijo: Sefior, me diste dos talentos; mira, he ganado
otros dos. Su amo le dijo: Bien, criado bueno y fiel: has sido fiel en lo poco, te confiaré lo
mucho. Entra en el gozo de tu sefior. Se acercd también el que habia recibido un solo talento, y
dijo: Sefior, sé que eres duro, que cosechas donde no has sembrado y recoges donde no has
esparcido. Tuve miedo, fui y escondi tu talento en la tierra. Aqui tienes lo tuyo. Su amo le
respondid: Siervo malo y holgazdn, ;sabiais que quiero cosechar donde no he sembrado y
recoger donde no he esparcido? Debias, por tanto, haber entregado mi dinero a los bangueros
para que, al volver yo, retirase lo mio con intereses. Quitadle, pues, el talento y didselo al que
tiene diez. Porque al que tiene se le dard y le sobrard; pero al que no tiene, aun lo que tiene se
le quitard. Y a ese criado inditil echadlo a las tinieblas exteriores. Allf serd el llanto y el crujir
de dientes.”

(Mateo, XXV, 14-30).

“Como la gente lo escuchaba, les propuso una pardbola, ya que estaban cerca de
Jerusalén y creian que la manifestacién del Reino de Dios era inminente. Dijo: Un hombre de
la nobleza marché a un pais legano para recibir la dignidad real y volver. Llamé a diez
criados, les dio diez monedas de gran valor y les dijo: Negociad mientras vengo. Pero sus
conciudadanos lo odiaban y enviaron tras él una embajada diciendo: No lo queremos por rey.
El regresé investido de la realeza, y mandd llamar a los criados a los que habia dado el dinero
para saber cudnto habia ganado cada uno. El primero se presentd y dijo: Sefior, tu dinero ha
producido diez veces mds. Y le contestd: Muy bien, criado bueno; puesto que has sido fiel en lo
poco, recibe el gobierno de diez ciudades. El segundo llegd y dijo: Serior, tu dinero ha
producido cinco veces mds. Y dijo igualmente a este: Manda ti también en cinco ciudades.
Llegd otro y dijo: Sefior, aqui tienes tu dinero, que he tenido guardado en un pasiuelo, porque
tuve miedo de ti, pues eres un hombre duro; recoges lo que no pusiste y cosechas lo que no
sembraste. El le dijo: Por tus mismas palabras te juzgo, mal criado. ;Sabias que soy muy duro,
que recojo lo que no he puesto y cosecho lo que no he sembrado? Y, ;por qué no pusiste mi
dinero en la banca, y yo, al volver, lo hubiera retirado con los intereses? Y dijo a los que
estaban presentes: Quitadle la moneda y dddsela al que tiene diez monedas. Ellos le dijeron:

Serior, ya tiene diez monedas. Yo os digo que al que tiene se le dard, y al que no tiene aun lo

61



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

que tiene se le quitard. En cuanto a mis enemigos, esos que no me qUISLeron por rey, tra edlos

aqui y degolladlos en mi presencia.”
(Lucas, XIX, 11-27).

La Pardbola de los Talentos tiene la misma significacién que la de las
Minas. Aquella narrada por Mateo, y esta por Lucas, expresan
perfectamente los deberes que nos asisten, material, moral y
espiritualmente.

Todos somos hijos de Dios; el Padre de las Almas reparte con todos
igualmente sus dones; a unos da mds, a otros da menos, siempre de
acuerdo con la capacidad de cada uno. A unos les da dinero, a otros la
sabidurfa, a otros dones espirituales, y, finalmente, a otros concede todas
esas dddivas reunidas.

De modo que uno tiene cinco talentos, otro dos, otro uno; o
entonces uno tiene diez minas, otro cinco y otro dos.

No hay privilegios ni exclusiones para el Sefior; y si cada cual,
consciente de lo que posee y compenetrado de sus deberes actuase de
acuerdo con los preceptos de la Ley Divina, estamos seguros de que nadie
tendria razén de quejarse de la suerte o de protestar contra la “mala
situacién” en que la mayorfa dice encontrarse.

No existe un solo individuo en el mundo que no sea depositario de
un talento o de dos minas. Aun incluso aquellos que se creen en la pobreza
y mendigan la caridad publica, si indagaran sus aptitudes, lo que traen
oculto en lo recédndito del alma, verfan que no son tan desgraciados como
se creen.

Todos, todos traen a este mundo talentos y minas para garantizar no
s6lo el estado presente, sino también su situacién futura, porque el mundo
no es mds que una estancia dénde venimos a adquirir provisiones para
construir y abastecer nuestra futura morada.

Mirad al mendigo que pasa andrajoso y sucio, procurad detenerlo
por unos momentos, indagad algo de su vida, instigalo a hablar, investigad
sus cualidades y sus defectos, penetrad en el receso de su corazén y de su
cerebro; estudiadlo fisica, moral y espiritualmente; haced psicologfa, y
tendréis ocasién de ver en esa figura escudlida, mondtona y a veces
repelente, cualidades superiores a las de muchos hombres que se jactan en
las plazas, asi como veréis en ellos dones adormecidos, semejantes a las
minas escondidas en la tierra o al talento envuelto en un pafiuelo.

Y si asi sucede con el mendigo, el miserable, el andrajoso, con mayor
cantidad de razones la pardbola se puede aplicar a los grandes, a los

62



CAIRBAR SCHUTEL

poderosos, a los doctos, a los sacerdotes que justamente por llamarse gufas
de los pueblos, son merecedores de mayor suma de “azotes”.

En la época en que el Sefior de las Minas y de los Talentos exigié de
los siervos la primera presentacién de cuentas, sélo fueron considerados
siervos malos los que habian recibido el minimo de minas y de talentos,
pues los que los habian recibido en mayor nimero presentaron buenas
cuentas. Pero si el Sehor viniese ahora a pedirnos cuenta de la nueva
emisién de ddlares, minas, talentos que esparcié por el mundo, seguro que
sucederfa justamente lo contrario, porque no vemos el trabajo ni el
“negocio” de los que recibieron dos, cinco, diez minas y talentos.

Atn mds, nos parece que el propio capital, que por los siervos malos
de antes fue repuesto del pafiuelo o desenterrado, ni este aparecerfa, pues
la época es de “bancarrota” y de “quiebra fraudulenta”.

De hecho, hace dos mil afios el Supremo Sefior envié al mundo a su
hijo amado y representante, cuya doctrina sabia, consoladora y ungida de
amor es la Unica capaz de salvar a la Humanidad; y ;que observamos por
todas partes?

En la esfera religiosa, como en la esfera cientifica el dolor, la mala fe
y la desfiguracién de la Verdad.

El grito de las guerras de 1914 a 1939, con sus consecuencias, llevd
la orfandad a los hogares, muchas ciudades fueron arrasadas y la
inmoralidad sent su cdtedra en todas partes, desterrando de las almas los
principios de fraternidad que Cristo nos legg.

;Y dénde estdn las ayudas y los ayudados; los siervos, los talentos y
las minas legados en el Evangelio a las generaciones?

Esos siervos perezosos, llenos de preconceptos y temores humanos,
por haber ocultado los sustanciosos dictdmenes que les fueron donados,
para que con ese “capital” ganasen medios de elevarse, pasardn por una
penosa existencia de expiacién y de tinieblas hasta que, mds humildes, m4s
sumisos a la voluntad divina, reciban nuevo talento, con el cual puedan
comenzar a preparar su bienestar futuro.

;Y qué diremos de los hipdcritas, de los mercenarios, de los
estafadores, de los ladrones que unidos a coro impedfan e impiden el
dominio de la Ley de Dios, cerrando los Cielos, no entrando y aun
impidiendo la entrada a los que desean conocerlo? ;Qué diremos de los
que, sembrando el odio y la disensién al sonar de campanas, de cohetes y
de fanfarria, hacen una doctrina personal, sustituyendo a Cristo por la
criatura, y diseminan la “fe de los concilios” en vez de la fe en los
Preceptos de Cristo? ;Qué diremos de los sumisos, de los indignos que,
teniendo ideas espiritas y estando convencidos de que el Espiritismo es la

63



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

tinica doctrina capaz de iniciarnos en el Camino de la Perfeccién, o por
miedo de los “mayorales”, o por miedo del ridiculo, niegan su fe,
traicionan su conciencia y esconden sus sentimientos?

:No tendrd el Sefior derecho de ordenar a los siervos: conservad
muertos a esos suicidas, que se aniquilan a si mismos; dejadlos en la tumba
de la incredulidad que ellos mismos cavardn?

Todos somos hijos de Dios: el Padre reparte por igual sus dddivas
entre todos sus hijos; hace salir el Sol para los buenos y malos y hace caer
la lluvia para los justos e injustos; pero exige que esas dddivas sean
aumentadas por todos. Los que obedecen Sus mandatos tienen el mérito
de sus obras; los que desobedecen, el demérito, y son responsables por la
falta de obediencia de sus sagrados deberes.

El dinero no nos fue dado para placeres ni la sabidurfa para
embrutecernos; as{ como los dones espirituales no nos fueron concedidos
sino para ser provechosos a la Fe, a la Esperanza y a la Caridad.

Si hubiese mds siervos y mds ayudas les fuesen concedidas, ain no
bastarfan para emplear mal su tiempo, derrochando la fortuna que les
fuera concedida, a ellos, meros depositarios, y de la cual tendrén que
rendir severas cuentas.

Tratando, pues de dones-talentos materiales y morales, y de siervos
dotados con este género de ayuda, no es necesario extendernos en mayores
consideraciones. El libro del mundo estd abierto y todos pueden leer en él
lo que pasa.

Encaremos ahora las pardbolas bajo el punto de vista espirita.

Ellas se dirigen justamente a aquellos que tuvieron la felicidad de
recibir los talentos y las minas de los conocimientos espiritas.

Ahora, es muy sabido que estos conocimientos cuando, estdn bien
entendidos y bien aplicados, son una fuente perenne de felicidad, y, al
contrario, cuando estdn mal entendidos y mal aplicados, son como flechas
de remordimiento clavadas en las conciencias desviadas del bien y de la
verdad.

Aquellos que reciben la Doctrina y también los dones espirituales, y
los aplican en provecho propio y ajeno, con el fin especial de hacer
conocer la Palabra de Dios, son los que recibieron dos y cinco talentos,
cinco y diez minas; a la dltima hora del trabajo, cuando son llamados al
ajuste de cuentas, se les dird: “Siervos buenos y diligentes. Fuisteis fieles en
lo poco, también lo seréis en lo mucho; os confiaré lo mucho, entrad en el
gozo de vuestro Sefior”. O entonces: “Siervo bueno, porque fuiste fiel en
lo poco, tendrd autoridad sobre diez ciudades, sobre cinco ciudades, de
acuerdo, cada uno, con los talentos y las minas que recibié.”

64



CAIRBAR SCHUTEL

Aquellos que reciben la Doctrina y los dones espirituales y no los
observan, o los aplican mal, perjudicando a la Causa que debfan vigilar,
son semejantes a los que enterraron el talento y las minas.

A estos dird el Sehor: “Decis que el Sefor es exigente y celoso, y, en
vez de, al menos, poner el talento o las minas a rendir beneficios en un
banco, los escondisteis o los derrochasteis, pues, por vuestra boca yo os
juzgaré; entregad inmediatamente las minas y el talento a los que tienen
diez y cinco, porque al que tiene, se le dard y tendrd en abundancia, y, al
que no tiene, hasta lo que tiene le serd quitado.”

65



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

PARABOLA DE LA SIMIENTE

“El reino de Dios es como un hombre que echa semilla en la tierra. Lo mismo si estd
dormido como si estd despierto, si es de noche como si es de dia, la semilla, sin que sepa cdmo,
germina, y crece. La tierra por st misma da el fruto: primero la hierba, luego la espiga, después
el grano gordo en la espiga. Y cuando el fruto estd maduro, el hombre echa la hoz porque es el
tiempo de la cosecha.”

(Marcos, IV, 26-29).

La terra es un prodigio de fecundidad. Es de ella de donde nos
viene el alimento, y, por tanto, el cuerpo; es de ella de donde nos viene la
ropa. Todo viene de la tierra; ella produce la hierba, hace brotar la espiga,
hace nacer y madurar el fruto; y, lanzada la simiente a la tierra, germina y
crece sin saber cémo.

Asi es el Reino de los Cielos; traido a la Tierra por el Gran
Sembrador, aunque estuviesen los hombres ajenos a las cosas del Cielo y
presos a la Tierra, la Palabra de Jests, que es la simiente del drbol que da
frutos de Vida Eterna, lanzada en la oscuridad de Palestina, se transformd,
se volvié un nuevo cuerpo lleno de fortaleza, dio la planta en embrion,
subterrdnea mds perfectamente organizada, cuya raiz se introdujo en el
corazén de sus discipulos, y, hendida la tierra productiva, dejé salir el tallo
que va creciendo exuberante, saludando a la luz, apareciendo a los ojos de
todos, con sus reflejos verdosos de la Esperanza, que anuncia la
produccién del oxigeno espiritual indispensable para la vida de las almas.
Con hojas muy abiertas y flores perfumadas, se muestra el drbol adulto y
lozano, tal como fue previsto en el Apocalipsis por el Cantor de Patmos; el
drbol que servirfa para la cura y vida de los Espiritus.

La fuerza secreta que produce todas las transformaciones orgénicas,
también produce las transformaciones psiquicas.

;Y de dénde viene esa fuerza, ese poder? De Dios. Y, aunque los
hombres descuiden sus deberes, asi como la simiente se transforma en
drbol, la simiente del Reino de Dios se transforma en reino de Dios por la
fuerza del progreso incoercible que domina todas las cosas.

Partiendo del “germen”, la Palabra de Jesds se amplié, se desarrolld,
y, por su accién, hizo desarrollar en su pecho, una genealogia entera de
entes que, diferentes en la forma y grandeza, van constituyendo y
anunciando a todos el Reino de Dios.

66



CAIRBAR SCHUTEL

Asi es la Simiente de la Pardbola, que ha pasado por todos los
procesos: germinacién, crecimiento, floracién y fructificacién, sin que la
Revelacién dejase un sélo instante de vivificarla con sus benéficas
inspiraciones.

La Revelacién es el influjo divino que levanta el movimiento de
todos los seres, que los eleva a las cimas de la Espiritualidad. El Reino de
Dios, sustituido hasta hace poco por el Reino del Mundo, ya estd dando
frutos de amor y de verdad, que permanecerdn para siempre y
transformardn nuestro planeta de un infierno hambriento en estancia feliz,
donde las almas encontrardn los elementos de progreso para su ascensién a
la felicidad eterna.

67



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

PARABOLA DE LA CANDELA

“Nadie enciende una candela y la oculta en una vasija o la pone debajo de la cama; la
coloca en un candelero para que los que entren vean la luz. Porque nada hay oculto que no sea
descubierto, ni secreto que no sea conocido y puesto en claro. Mirad bien cdmo escuchdis
porque al que tiene se le dard mds, y al que no tiene se le quitard aun lo que cree que tiene.”

(Lucas, VIII, 16-18).

“También les dijo: ;Acaso se trae una candela para ocultarla en una vasija o ponerla
debajo de la cama? ;No es para colocarla en el candelero? Porque nada hay oculto que no sea
descubierto, y nada secreto que no sea puesto en claro. El que tenga oidos para ofr que oiga. Les
decia también: Atencion a lo que ois. Con la misma medida con que middis seréis medidos, y
se os dard con creces. Porque al que tiene se le dard, y al que no tiene, aun lo que tiene se le

;7 »

quitard.
(Marcos, IV, 21-25).

La Luz es indispensable para la vida material y para la vida
espiritual. Sin luz no hay vida; la vida es luz sea en la esfera fisica, seaen la
esfera psiquica. Si se apagase en Sol, fuente de las luces materiales el
mundo dejarfa, inmediatamente, de existir. Escéndase la luz de la
sabidurfa y de la Religién bajo el modismo de la mala fe o del preconcepto,
y la Humanidad no dard un paso mds, quedard estancada debatiéndose en
las tinieblas.

Asi, pues, tan ridiculo es encender una candela y ponerla debajo de
la cama, como concebir o recibir un nuevo conocimiento, una nueva
verdad y ocultarlos a nuestros semejantes.

Creemos también que no es tan dificil encontrar lo que se escondié
porque “no hay cosa oculta que no sea descubierta”. Hoy, manana, un
indicio de claridad denunciard la existencia de la candela que estd debajo
de la cama o bajo el modismo, jy qué desilusién sufrird el insensato que
ahf la colocd!

La recomendacién hecha en la pardbola es que la luz debe ser puesta
en el candelero con el fin de que todos la vean, se iluminen con ella, o
entonces, para que esa luz sea juzgada de acuerdo con su claridad.

“Un mal 4rbol no puede dar buenos frutos”; y el combustible
inferior no da, por la misma razén, buena luz. El 4rbol se conoce por sus
frutos y el combustible por la claridad y la pureza de la luz que da.

68



CAIRBAR SCHUTEL

La luz del aceite no se puede comparar con la del petréleo, ni esta
con la del acetileno; pero todas juntas no se equiparan a la electricidad.

Sea como fuere, es necesario que la luz esté en el candelero, para
distinguir una de la otra. De ahi la necesidad del candelero.

En el sentido espiritual, que es justamente en el que Jests hablaba,
todos los que recibieran la Luz de su Doctrina necesitan mostrarla, no
esconderla bajo el modismo del interés, ni bajo la cama de la hipocresia. Sea
débil, mediana o fuerte; ilumine en la proporcién del aceite, del petréleo,
del acetileno o de la electricidad, el mandamiento es: “Que vuestra luz
brille ante los hombres, para que, viendo vuestras buenas obras — que son
las irradiaciones de esa luz — glorifiquen a vuestro Padre que estd en los
Cielos.”

Tener luz y no dejarla que ilumine, es colocarla bajo el modismo; es
lo mismo que no tenerla; y aquél que no la tiene y piensa que la tiene,
hasta lo que parece tener le serd quitado. Por el contrario, “aquél que
tiene, mds le serd dado”, es decir, aquél que utiliza lo que tiene en
provecho propio y de sus semejantes, mds se le dard. La llama de una vela
no disminuye, ni se gasta su combustible por encender cien velas; mientras
que estando apagada es necesario que alguien la encienda para aprovechar
y hacer provechosa su luz. Una vela encendiendo cien velas, aumenta la
claridad, mientras que, encontrdndose apagada, mantiene las tinieblas. Y
como tenemos la obligacién de vigilar, no sélo por nosotros, sino por
nuestros semejantes, incurrimos en una gran responsabilidad por el uso de
la “medida” que hiciéramos; si damos un dedal no podemos recibir un

alqueire. (*)

* Algueire: medida de capacidad usada antiguamente en Portugal y Brasil.- Diccionario
CUYAS Portugués — Espafiol (Nota del traductor).

Si damos una octava, no podemos contar con un kilo en restitucién,
y, si nada damos ;qué debemos recibir?

La luz no puede permanecer bajo el modismo, ni debajo de la cama.
La candela, aunque es materia inerte, nos ensefia lo que debemos hacer,
para que la Palabra de Cristo permanezca en nosotros, podamos dar
muchos frutos y seamos sus discipulos.

Asi, el fin de laluz es iluminar y el de la sal es conservar y dar sabor.
Siendo los discipulos de Jesds luz y sal, es necesario que ensefen,
esclarezcan, iluminen, al mismo tiempo que les corresponde conservar el
dnimo de sus oyentes, de su préjimo, la santa doctrina del Carifioso
Rabino, valiéndose para eso del espiritu que le da el sabor moral para
ingerir ese pan de vida que verdaderamente alimenta y sacia.

69



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Asi como la luz que no ilumina y la sal que no conserva, para nada
valen, asi, también, los que se dicen discipulos de Cristo y no cumplen con
sus preceptos no desempefan la tarea que les estd confiada, sélo sirven
para ser lanzados fuera de la comunidn espiritual y ser pisoteados por los
hombres.

La candela bajo el modismo no ilumina; la sal insipida no sala, no
conserva ni da sabor.

70



CAIRBAR SCHUTEL

PARABOLA DE LA HIGUERA SECA

“Al dia siguiente, al salir de Betania, Jesiis sintié hambre y, viendo desde lejos una
higuera que tenta hojas, fue a ver si encontraba algo en ella; pero al llegar sélo encontrd hojas,
pues no era tiempo de higos. Entonces dijo a la higuera: Nadie coma jamds fruto de ti. Y lo
oyeron sus discipulos.”

“Al atardecer, Jesiis salid de la ciudad. Al pasar otra vez por la masiana cerca de la
higuera, la vieron seca de raiz. Pedro se acordd y dijo a Jesis: [Maestro, miral, la higuera que
maldijiste se ha secado.”

(Marcos, X1, 12-14 — 19-21).

Antes de estudiar este pasaje, se presenta ante nosotros una
consideracién. Esta higuera ;no serd la misma que le sirvié de comparacién
al Maestro para la exposicién de su Pardbola, cap. XIII, 6 al 9 del
Evangelio de Lucas?

Creemos que si, porque si no, no habria motivo para tan concisa
ejecucién. Si la misma Pardbola de la Higuera Seca ensefia la necesidad de
cultivo, de concierto, de reparo, de fertilizacién con abonos, ante toda y
cualquier resolucién decisiva, ;cémo, de momento, sin los requisitos
preceptuados en esta ensehanza, Jesds decidié fulminar el drbol que se
hallaba bien frondoso, bien “copudo”?

Para el lector, ignorante del sentido espiritual de las Escrituras, se
presenta otra dificultad con la aparente contradiccién entre la narracién
del texto de Marcos y la de Mateo, es decir: “En el mismo instante se secd
la higuera”. (Mateo, XXI, 18 al 22); aquél: “Por la mafana, vieron que la
higuera estaba seca hasta la raiz”.

Entretanto, esa contradiccién es sélo aparente. Los antiguos, cuando
se expresaban sobre la duracién de un hecho, de una cosa, de un
fenémeno cualquiera, no eran exph’citos, como somos nosotros. Por
ejemplo, la palabra que traducimos por eternidad, queria decir un tiempo
incalculable, indeterminado, de larga duracion. La Escritura habla de meses
de treinta anos en lugar de meses de treinta dias. Existe también la
circunstancia de que la hora de los hebreos abarcaba, cada una, tres de las
nuestras. (1)

Para la expresién “en el mismo instante”, aplicada al tiempo en que
la higuera se secd, el periodo de cinco horas cabe perfectamente, si
comprendemos el modo enfdtico con que fue pronunciada, porque un
drbol, aunque se corte por la raiz, no se secard en ese espacio de tiempo.

71



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Naturalmente no era la primera vez que Jesus y sus discipulos vefan
aquella higuera. Por tres anos consecutivos la vieron sin frutos, e incluso
después de ser abonada permanecié estéril. De lo que Jests se aprovechd
para demostrar, a los que tenfan que ser sus seguidores, el poder del que se
hallaba revestido y la gran sabiduria que lo orientaba.

Recordemos también algo interesante. Marcos dice que: “el drbol
s6lo tenfa hojas, porque no era tiempo de higos”. Ahora, esta higuera,
forzosamente debia pertenecer al nimero de aquellos drboles que dan
fruto el afio entero; tanto mds que la pardbola habla de cultivo y de abono
aplicados a la misma. Si consideramos el clima de aquella regién, veremos
que es perfectamente admisible nuestra hipdtesis. La regién fria estd casi
adscrita al Norte, en las montanas del Libano. A medida que se desciende
hacia Efrain, Manases y Jud4, la temperatura sube, y aumenta atin mds
hacia Saron y en las costas del Mediterrdneo, llegando al grado tropical en
el Valle del Jorddn y en el Mar Muerto. Por esos lugares es por donde se
deberia encontrar la higuera, por ser incluso el terreno mds fértil para
plantaciones.

La higuera, aparentemente, estarfa bien situada. ;Por qué no daba
frutos? Abonos no le faltaron, cuidados no le fueron negados. ;Por qué
serfa que sélo le vieron tronco, retofios y hojas?

Con seguridad, aquél lugar donde se hallaba la higuera era
improductivo, e improductivo hasta tal punto que ni los abonos vencian
su esterilidad.

(1) Ver: Interpretacién Sintética del Apocalipsis.

O entonces la simiente estaba “seca, vacfa”, o era de fondo estéril,
haciéndose indtiles todos los cuidados.

Sea como fuere, la ensefanza de Jests es muy significativa, por haber
escogido un drbol, a fin de grabar mejor en el dnimo de sus discipulos la
leccién que les queria transmitir, asi como a las generaciones que deberfan
estudiar en los Evangelios la Verdad que orienta y salva.

Es instructivo porque, habiendo tomado el Maestro por punto de
comparacién una higuera, dejé bien claro que la Ley de Dios,
extendiéndose por toda la creacién y siendo eterna, irrevocable, tiene
accién tanto sobre los drboles y los animales, como sobre las criaturas
humanas.

Esa Ley, que rige en la higuera la produccién de los frutos, es la
misma que rige en los hombres la produccién de las buenas obras.

72



CAIRBAR SCHUTEL

Un drbol sin frutos es un drbol indtil, estéril, que no trabaja. Un
alma sin virtudes es también semejante a la higuera, en la cual Jesds no
encuentra frutos.

Existen, por tanto, frutos de drboles y frutos de almas; frutos que
alimentan cuerpos y frutos que alimentan espiritus; todos son frutos
indispensables para la vida, tanto los de los cuerpos, como los de las almas.

La higuera, por no tener frutos, secd, sin embargo, tenia buena raiz,
un tronco bien formado, retofios bien ramificados y una copa frondosa.

As{ también es el espiritu, el hombre, la mujer, y hasta las criaturas
sin buenos sentimientos, sin virtudes divinas, sin acciones caritativas,
generosas, celestiales, aunque estén vestidos de seda, bordados de
brillantes, relumbrantes de oro, han de sufrir forzosamente las mismas
consecuencias ocurridas con la higuera que, por no dar frutos, se sec a la
autoridad de la Palabra de Jesus.

De esta explicacién resulta la necesidad de practicar siempre buenas
obras, y, en nuestros corazones, hacer provisién de las Ensehanzas
Celestiales, para que el Verbo de Dios se traduzca por generosas acciones.

Entretanto, la Palabra de Dios no es sélo moral, es también
sabidurifa; y si analizamos por este lado el hecho de la higuera, llegaremos a
la conclusién de que la Palabra de Jests no era simple palabra, sino
también accién.

Jests, durante su misién terrena, fue siempre acompafiado de una
gran falange de Espiritus que ejecutaban sus érdenes. Cuando Jests dijo a
la higuera: “nunca jamds coma alguien fruto de ti”, algunos de esos
Espiritus, con el poder del que disponfan, hicieron que se secara la
higuera, asf como nosotros lo harfamos quemando su tronco.

El centurién, en cuya casa Jesus curd, a distancia, a un siervo que
estaba paralitico, comprendié bien el poder de Jests y por cierto sabia de
los auxiliares que con El actuaban, cuando dijo: “Yo también tengo
soldados a mis érdenes, y digo a uno: ve alli, y él va; a otro: ven acd, y él
viene; a mi criado: haz esto, y él lo hace.”

Con eso, el centurién habia hecho ver a Jesds que conocia su poder,
el ejército que lo acompanaba y los criados listos para ejecutar sus 6rdenes.

73



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

PARABOLA DEL CIEGO QUE GUIA
A OTRO CIEGO

“sPuede un ciego guiar a otro ciego? ;No caerin los dos en el hoyo?
(Lucas, VI, 39).

“Entonces los discipulos se le acercaron y le dijeron: ;Sabes que los fariseos, al ofr tus
palabras, se han escandalizado? El respondié: Toda planta que no ha plantado mi Padre
celestial serd arrancada de raiz. Dejadlos. Son ciegos, guias de ciegos; y si un ciego guia a otro
ciego, ambos caerdn en el hoyo.”

(Mateo, XV, 12-14).

Existen ciegos del cuerpo y ciegos del espiritu, y si horrible es la
ceguera del cuerpo, mil veces peor es la del espiritu. Entretanto, es muy
dificil, o casi imposible encontrarse a un ciego guiando a otro ciego,
mientras que, en lo que se refiere a las cosas del Espiritu, vemos por otra
parte, ciegos que guian ciegos.

Cualquier hombre, por haber frecuentado un seminario y haber
vestido una sotana, ya se cree con bastante capacidad para ser guia de
clegos.

Nunca se vio a un ciego formado en el Instituto de Ciegos salir a la
calle guiando ciegos, pero se ven, todos los dias, ciegos mil veces mds
ciegos que los primeros, salidos del “Instituto de la Ceguera”, guiando a
multitud de ciegos que encuentran el “hoyo” de la tumba y en él caen
junto con sus gufas.

Pero pasemos a la comparacién: es triste ver en este mundo a un
ciego caminando sélo, o un ciego guiando a otro ciego, si eso fuese
posible.

sQué le sucede al ciego que camina sin gufa? Tropieza aqui, se
tambalea alli, cae acd; resbala, se hiere, hasta que un alma caritativa lo
tome de la mano y lo conduzca a casa.

La misma suerte le estd reservada a los ciegos que gufan ciegos; tanto
unos, como otros, pasan por los mismos tormentos.

Imaginese ahora a un “ciego de espiritu” caminando sélo: un
materialista, ciego voluntario, al llegar al Mundo Espiritual. ;Cémo podrd
caminar él? Este hombre no procuré estudiar el Mundo Espiritual, ni

74



CAIRBAR SCHUTEL

siquiera crefa en la Otra Vida: ignora la significacién de las palabras
inmortalidad, eternidad, Dios.

sQué le ocurrird a este ciego al pasar las barreras de la tumba? ;Qué
le sucederd a este Espiritu al verse en un mundo completamente extrafio?

Imaginemos, ahora, a un ciego de espiritu conduciendo a una
multitud de ciegos de la misma naturaleza, como les ocurre a los guias de
las religiones que tienen tarifas. Imaginemos a esos ciegos ofreciéndose en
el mundo espiritual. ;Qué seria de todos ellos? Son ciegos, el mundo
donde entraron para ellos es desconocido.

¢Cémo se arreglardn esos ciegos, cuando entren en un mundo cuya
existencia negaron, absortos que estaban en las ilusiones de un Cielo de
beatifica contemplacién, de un Purgatorio de fuego y un Infierno de
llamas?

Decididamente, nadie puede saber sin aprender, nadie puede
aprender sin estudiar, as{ como nadie puede ver, siendo ciego.

La pardbola de Jests cabe a todos aquellos que hacen de la fe un
bloque de carbén y se someten al “magfster dixit”, sin andlisis, sin estudio
y sin examen.

Un ciego no puede guiar a otro ciego; un ignorante del mundo
espiritual no puede guiar a las almas que para alli se encaminan.

Esta pardbola, que hace alusién al sacerdocio hebreo, puede referirse
hoy al sacerdocio romano y protestante, asi como a los materialistas,
modernos saduceos que lo niegan todo.

75



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

PARABOLA DEL BUEN
SAMARITANO

“Se levantd entonces un doctor de la ley y le dijo para tentarlo: Maestro, ;qué debo
bacergam heredar la vida eterna? Jesiis le respondid: ;Qué estd escrito en la ley? ; Qué lees en
ella? El le contestd: Amaris al Serior, tu Dios, con todo tu corazon, con toda tu alma, con
todas tus fuerzas y con toda tu mente, y a tu préjimo como a ti mismo. Jesvis le dijo: Has
respondido muy bien; haz eso y vivirds. Pero €, queriendo justificarse, dijo a Jesis: ; Quién es
mi prdjimo? Jesis respondid: Un hombre bajaba de Jerusalén a Jericd y cayd entre ladrones
que le robaron todo lo que llevaba, le hirieron gravemente y se fueron dejdndolo medio
muerto. Un sacerdote bajaba por aquél camino; al verlo, dio un rodeo y pasé de largo.
lgualmente un levita, que pasaba por alli, al verlo, dio un rodeo y pasé de largo. Pero llegd un
samaritano, que iba de viaje, y, al verlo, se compadecid de éf; se acercd, le vendd las heridas,
echando en ellas aceite y vino; lo montd en su cabalgadura, lo llevé a una posada y cuidé de él.
Aldia siguiente sacé unos dinerosy se los dio al posadero, diciendo: Cuida de €, y lo que gastes
demds yo te lo pagaré a la vuelta. ;Quién de los tres te parece que fue el prdjimo del que cayé
en manos de los ladrones? Y ¢l contestd: El que se compadecid de él. Jesiis le dijo: Ve y haz tu lo
mismo.

(Lucas, X, 25-37).

Si examinamos atentamente la Doctrina de Jesus, veremos en todos
sus principios la exaltacién de la humildad y la humillacién del orgullo.

Las personalidades mds impresionantes y significativas de sus
pardbolas son siempre los pequefios, los humildes, los repudiados por las
sectas dominantes, los excomulgados por la furia y el odio sacerdotal, los
acusados por los doctores de la Ley, por los rabinos, por los fariseos y
escribas del pueblo, en suma, los llamados herejes e incrédulos. Todos
estos son los preferidos de Jesds, y juzgados mds dignos del Reino de los
Cielos que los potentados de su época, que los sacerdotes administradores
de la Ley, que los grandes, los orgullosos y los representantes de la alta
sociedad.

Lean el pasaje de la “mujer adultera”, la Pardbola del Publicano y del
Fariseo, la del Hijo Prédigo, la de la Oveja Pérdida, la del Administrador
Infiel, la del Rico y Lézaro; vean el encuentro de Jests con Zaqueo, o con
Marfa de Betania, que le ungié los pies; las Pardbolas del Grano de
Mostaza en contraposicién a la de la frondosa Higuera Sin Frutos, y la del
Tesoro Escondido en contraposicién a la de los tesoros terrenos y de las
ricas pedrerfas que adornaban a los sacerdotes.

76



CAIRBAR SCHUTEL

Esta afirmacién se confirma con esta sentencia del Maestro a los
fariseos y doctores de la Ley: “En verdad os digo que las meretrices y los
pecadores os precederdn en el Reino de los Cielos.”

Y para qué mejor testimonio de esta verdad, que aparece a la vista
de todos los que comprenden el Evangelio en espiritus, que esta Pardbola
del buen Samaritano?

Los samaritanos eran considerados herejes a los ojos de los judios
ortodoxos; por eso mismo eran despreciados, anatematizados y
perseguidos.

Pues bien, ese que, segtin la afirmacién de los sacerdotes, era un
incrédulo, un condenado, fue justamente el que Jests escogié como figura
preeminente de su Pardbola. Lo mds interesante, también, es que la
referida pardbola fue propuesta a un Doctor de la Ley, a un judio de la alta
sociedad que, para tentar al Maestro, fue a interrogarlo a respecto de la
vida eterna.

iEl judio doctor no ignoraba los mandamientos, y cémo los podia
ignorar si era doctor! Pero, con seguridad, no los practicaba. Conocia la
teorfa, pero desconocia la prdctica. El amor de toda el alma, de todo el
corazén, de todo el entendimiento y de toda la fuerza que el doctor Judio
conocfa, no era ain bastante para hacerlo cumplir sus deberes para con
Dios y el préjimo.

Amaba, como amaban los fariseos, como los escribas aman y como
aman los sacerdotes actuales, los padres contempordneos y los doctores de
la ley de nuestros dfas. Era un amor muy diferente y quizd opuesto al que
preconizé el Hijo de Dios.

Es el amor del sacerdote, que, viendo al pobre herido, desnudo y
apaleado, casi muerto, pasé de largo; es el amor del leviza (padre también
de la Tribu de Levi), que, viendo caido, ensangrentado, desnudo y
jadeante a la orilla del camino, por donde pasaba, a un pobre hombre,
también pasé de largo; es el amor del egoista, el amor de los que no
comprenden adn lo que es el amor; es el amor del sectario fandtico que
ama la despreo cupacién pero no ama la realidad.

Destacando en su Pardbola esas personalidades poderosas de su
época, y cuyo ¢jemplo es fielmente imitado por el sacerdocio actual, Jests
quiso hacer ver a los que leyesen su Evangelio que la santidad de esa gente
no llega al minimo del Reino de los Cielos, mientras que los excomulgados
por las Iglesias, que practican el bien, se hallan en el camino de la vida
eterna.

De hecho, ;quién es mi préjimo, sino el que necesita de mis
servicios, de mi palabra, de mis cuidados y de mi proteccién?

77



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

No es necesario ser cristiano para saber esto que el propio Doctor de
la Ley afirmé en respuesta a la interpelacién de Jesas: “El préjimo del
herido fue aquél que utilizé misericordia para con é”. A lo que Jesus dice,
para ensefiarle lo que necesitaba hacer a fin de heredar la vida eterna: “Ve'y
haz td lo mismo”.

Lo que equivale a decir: No basta, ni es necesario ser Doctor de la
Ley, ni sacerdote, ni fariseo, ni catdlico, ni protestante, ni asistir a cultos o
cumplir mandamientos de esta o de aquella Iglesia, para tener la vida
eterna; basta tener corazén, almay cerebro, es decir, tener amor, porque el
que verdaderamente tiene amor, ha de auxiliar a su préjimo con todo lo
que le sea posible auxiliar: sea con dinero, sea moralmente ensenando a los
que no saben, espiritualmente prodigando afectos y descorriendo a los ojos
del préjimo las cortinas de la vida eterna, donde el espiritu sobrevive al
cuerpo, donde la vida sucede a la muerte, donde la Palabra de Jesus triunfa
de los preceptos y preconceptos sacerdotales.

*

Finalmente, la Pardbola del Buen Samaritano se refiere
verdaderamente a Jests; el viajante herido es la Humanidad saqueada de
sus bienes espirituales y de su libertad, por los poderosos del mundo; el
sacerdote y el levita significan los padres de las religiones que, en vez de
tratar de los intereses de la colectividad, tratan de los intereses dogmdticos
y del culto de sus Iglesias; el samaritano que se acercé y vendd las heridas,
poniendo en ellas aceite y vino, es Jesucristo. El aceite es el simbolo de la
fe, el combustible que debe arder en esa ldimpara que da claridad para la
Vida Eterna — su Doctrina; el vino es la savia de la vida, es el espiritu de su
Palabra; los dos denarios dados al hospedero para cuidar al enfermo, son:
la caridad y la sabiduria; lo que gastara demds el “enfermero”, se resume en
la abnegacién, en los cuidados, en la paciencia, en la dedicacién, cuyos
hechos serdn todos recompensados. En fin, el hospedero representa a los
que recibieron sus ensefianzas y los “denarios” para cuidar del “viajero
herido y saqueado.”

78



CAIRBAR SCHUTEL

PARABOLA DEL AMIGO
INOPORTUNO

“‘Suponed que uno de vosotros tiene un amigo que acude a él a media noche y le dice:
Amigo, préstame tres panes, pues un amigo mio ha venido de viaje a mi casa y no tengo qué
darle; y que €l le responde desde dentro: No me molestes; la puerta estd cerrada, y yoy mis bijos
acostados; no puedo levantarme a ddrtelos. Yo os aseguro que si no se levanta a ddrselos por ser
su amigo, al menos para que deje de molestarle se levantard y le dard todo lo que necesite. Pues
bien, yo os digo: Pedid y se os dard; buscad y encontraréis; llamad y se os abrivd. Porque el que
pide recibe; el que busca encuentra, y al que llama se le abre. ;Qué padre de entre vosotros, si
su hijo le pide un pez, le dard en lugar de un pez una serpiente? O si le pide un huevo, ;le
dard un escorpion? Pues si vosotros, que sois malos, sabéis dar a vuestros hijos cosas buenas,
scudnto mds el Padre del cielo dard el Espiritu Santo a quienes se lo piden?

(Lucas, XI, 5-13).

En la Tierra se ve mucha maldad, pero al lado de esta se distinguen
muchas acciones nobles y generosas, principalmente entre amigos, cuyos
sentimientos y aptitudes constituyen lazos de unién y de simpatia. El
hombre puede no ser bueno para con un adversario, un enemigo, un
desconocido. Pero, cuando se trata de un amigo, incluso de esa amistad
que el mundo conoce, sin hablar de la verdadera amistad que es cosa rara
en esta Tierra de engafos y apariencias, cuando se trata de un amigo o de
un conocido que nos sea simpdtico, estamos listos para servirlo, sea de dia,
sea de noche, sea por ser amigo, sea para no ser importunados.

De modo que, si un amigo llama a nuestra puerta a media noche
para pedirnos tres panes, y si tenemos los tres panes, nos levantamos,
servimos al amigo y volvemos a nuestro lecho, para que no esté el amigo
llamando media hora a nuestra puerta repitiendo diez o veinte veces la
peticién de tres panes, perturbando el suefio y la tranquilidad de nuestra
familia. Con esta alegoria Jestis quiso demostrarnos la necesidad de la
oracién, aunque la repitamos muchas veces y a cualquier hora.

Nos hizo ver asi que, siendo Dios todo solicito para con sus
criaturas, obrard con mds presteza proveyéndonos de lo que es bueno en
cualquier lugar en que estemos y en cualquier momento en que le
dirjjamos nuestra llamada. Siendo la bondad divina infinitamente superior
ala bondad de cualquiera de nuestros amigos, si contamos con la respuesta
favorable de estos en nuestras necesidades, claro estd que, si creemos en

79



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Dios, con mds fuerte razén deberemos creer en su bondad y en su
misericordia.

Jests, para exaltar mejor la imaginacién de sus discipulos y hacerles
comprender la accién de la oracién, tras haberles ensefiado el modo de
orar, crey6 que era bueno hacer la exposicién de la pardbola comenzando
la comparacién con los amigos y concluyéndola con los panes.

JCudl es el padre, — pregunté el Maestro, — capaz de dar una
serpiente al hijo que le pide un pez? ;Cudl es el padre capaz de dar un
escorpién al hijo que le pide un huevo?”

Y anadié: “Si vosotros, siendo malos, sabéis dar buenas cosas a
vuestros hijos, cuanto mds vuestro Padre celestial, que dard un buen
Espiritu a los que lo pidieran.”

Yaen el tiempo de Jests, incluso entre sus discipulos, la supersticién
del Diablo, no extrafio sofocaba la predominacién que los Espiritus
buenos tenfan, mayormente cuando eran llamados para un acto de caridad
o de ciencia.

Los fariseos, como ocurre con los sacerdotes de hoy, decfan que
todos los hechos extraordinarios que la accién de Jesis causaba, eran
oriundos de Belcebu, principe de los demonios, tal como se puede verificar
en los versos siguientes del capitulo que estamos estudiando.

Los discipulos, como dijimos, también se hallaban impregnados de
esa creencia blasfema, que habfan heredado de sus padres carnales.

Jests, que vino a la Tierra para anunciar la Palabra del Dios de
Amor, no podia dejar de combatir el error en el que se encontraban
aquellos que mds tarde tendrian que suministrar a los hombres su
Doctrina de Perddén y de Caridad.

La pardbola del amigo inoportuno es, pues, la excelente pardbola en
que el Espiritu bueno tiene su primacia.

Estd claro que, si nuestro padre es capaz de darnos una serpiente
cuando le pedimos un pez, Dios, que es nuestro Padre Espiritual, no nos
puede dar un Espiritu ignorante, atrasado, cuando le pedimos un Espiritu
bueno.

80



CAIRBAR SCHUTEL

PARABOLA DEL AVARO

“Las fincas de un hombre rico dieron una gran cosecha. Y €l penss: ;Qué haré, pues no
tengo donde almacenar mis cosechas? Y se dijo: Destruiré mis graneros, los ampliaré y meteré
en ellos todas mis cosechas y mis bienes. Luego me diré: Tienes muchos bienes almacenados
para largos afios; descansa, come, bebe y pdsalo bien. Pero Dios le dijo: jInsensato, esta misma
noche morirdsl; jpara quién sevd lo que has acaparado? Asi sucederd al que amontona riquezas
para sty no es rico a los ojos de Dios.”

(Lucas, XII, 16-212).

Cuanto mds se aproximaba el tiempo del cumplimiento de la
Misién del Divino Mesfas, El mds intensificaba su trabajo de divulgacién
de la Doctrina de la que habia sido encargado, por el Supremo Sefior, de
traerla a la Tierra.

Los escribas y fariseos ya hacfan planes siniestros para acabar con la
vida del Hijo del Hombre, cuando el Maestro Excelente inicié la
exposicién de las imaginativas pardbolas que constituyen uno de los mds
elocuentes capitulos del Nuevo Testamento.

La Pardbola del Avaro es una sintesis maravillosa del trdgico fin de
todos aquellos que no ven la felicidad si no es en el dinero y se constituyen
en sus esclavos incondicionales. Para esa gente, habiendo dinero, hay de
todo. Peligre la familia, se tambalee la sociedad, se arrastre el mendigo por
las vias publicas avergonzado y descompuesto, llore y solloce el afligido,
grite de dolores el enfermo miserable o invélido sin pan y sin hogar, nada
conmueve a esos corazones de piedra, nada les disuade, nada consigue
cambiarles o desviarles la vista de “sus frutos”, de sus graneros, de su oro.

Son hombres inhumanos, siz alma; por lo menos ignoran la
existencia, en s{ mismos, de ese principio inmortal que debe constituir,
para todos, el principal objeto de cuidados y de carifio.

La avaricia es la vispera de la mendicidad, es decir, el factor de la
miseria.

iCudntos miserables deambulan por las plazas, implorando el ébolo
y que, incluso en esta existencia, fueron ricos, tuvieron grandezas, grandes
y rebosantes graneros!

iCudntos parias se arrastran por las calles, llamando de puerta en
puerta, implorando “una limosna por el amor de Dios™!

sCudl es el origen de esa penosa situacién que atraviesa, cudl es la
causa de esos sufrimientos? jLa avaricia! jRicos de dinero, eran pobres para
con Dios, porque, aunque no les faltase tiempo, nunca se dedicaron a

81



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Dios, nunca procuraron su Ley, nunca investigaron el propio interior en
busca de algo que existe, que siente, que quiere y que no quiere, que amay
que odia, que ve el pasado, que, al menos, teme el futuro; nunca buscaron
saber si esa centella de inteligencia que les da tanto amor al oro, tanta
ganancia por los lucros terrenos podrd, quizd, sobrevivir a ese cuerpo que,
de un momento a otro, caerd exdnime, para ser entregado al banquete de
los gusanos!

iLo que valen las riquezas efimeras, sombras de felicidad que se
desvanecen, humo de grandezas que desaparecen a primera vista de una
enfermedad mortal! ;Lo que valen los graneros repletos en presencia del
“ladrén de la muerte”, que llega en el momento mds inesperado, y, hasta,
cuando nos creemos en plena juventud y con ptima salud!

iMiseros avarientos de los bienes que Dios os confid! ;Pensdis, acaso,
que no tendréis que prestar al Sehor severas cuentas de ese depésito?
Pensdis que ellos han de permanecer con vosotros y servirdn para
multiplicar cada vez mds vuestra fortuna? jEn verdad os digo que vuestro
oro se convertird en brasas para quemar vuestra conciencia! jEn verdad os
digo que ¢l se transformard en obstdculos y cadenas, resultantes de la
accién nefasta que ejercisteis en detrimento de los que tenfan hambre, de
los que tenian ser, de los enfermos despreciados, de los pobres trabajadores
de quien explotasteis el trabajo!

iRicos! ;{Poned en movimiento ese talento que el Sefior os concedid!
iGanad amigos con ese tesoro de la iniquidad, para que ellos os ayuden a
entrar en los taberndculos eternos! {Haced el bien; socorred al pobre;
amparad al huérfano; auxiliar a la viuda necesitada; curad al enfermo,
como si él fuese vuestro hermano o vuestro hijo; pagad con generosidad al
trabajador que estd a vuestro servicio! Haced mds: comprad libros y
aprovechad los momentos de ocio para instruios, porque un rico ignorante
es como un asno con montura dorada. jIlustrad a vuestro Espiritu; haced
para vosotros, tesoros y graneros en los Cielos, donde los gusanos no
llegan, los ladrones no alcanzan y la muerte no entral

iRecordad la Pardbola del Avaro, cuya alma, en la misma noche que
edificaba castillos en el aire, fue llamado por el Sefior!

82



CAIRBAR SCHUTEL

PARABOLA DEL SIERVO
VIGILANTE

“Estad preparados y tened encendidas vuestras ldmparas. Sed como los criados que
esperan a su amo de retorno de las bodas para abrirle tan pronto como legue y lame.
Dichosos los criados a quienes el amo encuentra en vela a su llegada! Os aseguro que los hard
sentar a la mesa y se pondrd a servirlos é] mismo. Si llega a medianoche o de madrugada y los
encuentra ast, jdichosos ello! Tened en cuenta que si el amo de casa supiera a qué hora iba a
venir el ladrdn, estaria en guardia y no dearia que asaltaran su casa. Estad preparados
también vosotros, porque a la hora que menos p enséis vendrd el Hijo del Hombre.”

(Lucas, XII, 35-40).

En la esfera espiritual, como en la material, la cualidad indispensable
del siervo es ser vigilante.

Siervo vigilante es el que trata con celo los menesteres que le son
afectos, correspondiendo, como debe, al salario por el cual se ajusts, y
satisfaciendo, al mismo tiempo, las 6rdenes que recibe de su sefior.

La desidia en el trabajo, no sélo rebaja la reputacién del operario,
sino que también lesiona los intereses de sus superiores.

El buen siervo, que trabaja en las cosas referentes al Espiritu, no
tiene tiempo para reclinarse en el lecho y, con la ldmpara apagada, dormir
el buen suefio, olvidando los trabajos que le son afectos.

Fl necesita, con el cinto cefiido y la ldmpara encendida, vigilante,
aguardar que el Sefior llame a la puerta.

Ninguno de los siervos sabe en qué vigilia llegard el Sefor, si en la
segunda, si en la tercera; y la llegada del Sefior es tan segura, como la caida
de las lluvias a la tierra, como el cambio del dfa por la noche, como el
calor, como el frio, como los vientos, como la vuelta de los cometas, como
el brillo de las estrellas.

En lenguaje evangélico, siervo vigilante es el que estudia, es el que
investiga, y, con la ldmpara encendida, es decir, con el entendimiento
aclarado por la comprensién de los hechos que observé y de los estudios
que hizo, ilumina a los que estdn préximos a él, ensefidndoles el camino
que va a Dios, que no puede ser otro que el de la caridad, bien
comprendida, como ensena el Espiritismo.

83



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

PARABOLA DE LOS PRIMEROS
LUGARES

“Jesiis, al observar que los invitados escogian los primeros puestos, les dijo esta
pardbola: Cuando alguien te invite a una boda, no te pongas en el primer asiento, no sea que
haya otro invitado mds honorable que ti, venga el que te invitd y te diga: Cede el sitio a este, y
entonces tengas que ir avergonzado a ocupar el iltimo puesto, y ast, cuando venga el que te
invitd, te dird: Amigo, sube mds arriba. Entonces te verds honrado ante todos los comensales.
Porque el que se ensalza serd humillado y el que se humilla serd ensalzado.”

(Lucas, XIV, 7-11).

Es costumbre de los orgullosos, que quieren ostentar grandeza,
ocupar en la sociedad las posiciones mds distinguidas; quieren destacar
para atraer atenciones.

Jests, que acostumbraba a frecuentar ciertas reuniones en ocasiones
que crefa apropiadas, para estudiar el cardcter y la psicologia de las gentes,
antes de proponer a sus discipulos la Pardbola de la Gran Cena, creyé que
serfa bueno ensefiarles que, incluso como convidados de ese “banquete
espiritual”, no deberfan disputar por los primeros lugares, posiciones
inadecuadas a los que deben observar estrictamente la humildad, dnico
medio de exaltacién y de conquista de mérito.

Para Jesis no tienen ningtin valor los que se destacan
pomposamente en los primeros lugares y practican todas las obras que
aparentemente son buenas, para ser visto por los hombres; los que
aumentan sus filacterias, alargan sus adornos, y les gusta el primer lugar en
los banquetes, los primeros asientos en las sinagogas, de los saludos en las
plazas publicas y de ser llamados maestros.

El invitado de la “gran cena” debe ser sobrio, modesto, prudente,
recatado, lleno de buena voluntad, laborioso, y, en vez de recostarse
cémodamente en el primer lugar que encuentra vacio alrededor de la mesa
del banquete, debe hacerse como el siervo que, después de examinar bien
los entremeses, sirve equitativamente a los convidados, segtn el paladar de
cada uno de ellos.

“La silla de Moisés”, el estudiante del Evangelio ya lo sabe, no debe
ser ocupada por los nuevos convidados de la “gran cena”, para que no les
sea aplicado el escrito condenatorio pronunciado por el Maestro contra los
escribas y fariseos. (Mateo, XXIII.)

84



CAIRBAR SCHUTEL

La sentencia del Maestro “El que se ensalza serd humillado; pero el
que se humilla serd ensalzado”, tiene estricta aplicacién a todos los que ya
recibieron la Palabra de Jesds en espiritu y verdad.

En la Pardbola del Buen Siervo estd escrita la obligacién de los que
desean los “primeros lugares espirituales”. No es por ocupar los “primeros
lugares en la sociedad” que los obtendremos. Nadie piense recorrer las
cimas de la gloria, sin haber prestado sus servicios a la causa de la Verdad,
sin haber experimentado, para tal fin, pruebas dificiles de vencer, sin haber
triunfado en las luchas, sin haber vencido al mundo con sus engafosas
ilusiones.

Los primeros lugares espirituales no son aquellos en los que somos
honrados, sino aquellos en los que nos colocamos para honrar; no son
aquellos en los que somos servidos, sino en los que nos dan la oportunidad
de servir. “El hijo del Hombre no vino al mundo para ser servido, sino
para servir.”

La Pardbola de Jotan, pronunciada en el crimen de Gerizin, para
exhortar al pueblo Shechen, puede ser repetida hoy a los que conquistan
las glorias y quieren naturalmente obtener aquellas que no pasan como la

flor de la hierba:

LOS ARBOLES QUE ESCOGEN UN REY

(Traduccién libre)

Cierta vez los drboles decidieron escoger un rey. Unieron sus voces y
le dijeron al olivo: reina sobre nosotros. El olivo respondié: ;abandonaré,
acaso, mi grosor, que se utiliza para honrar a los dioses y a los hombres,
para reinar sobre los drboles?

Los drboles se volvieron para la higuera y le dijeron: Ven, entonces,
td, y reina sobre nosotros. Pero la higuera respondié: ;Abandonaré, acaso,
mi dulzor y las demds cualidades que poseo para reinar sobre los drboles?

En vista de la negativa, los drboles se congregaron alrededor de la vid
y le dijeron: Ven td, y reina sobre nosotros. La vid también se negd,
diciendo: ;he de dejar mi jugo que alegra a los dioses y a los hombres, para
dominar sobre los drboles?

Entonces los drboles se volvieron para el espinar, y le dijeron: Ven td
y reina sobre nosotros. A lo que el espinar respondid: Si vosotros, en
verdad, me proclamdis vuestro rey, venid y refugiaos debajo de mi sombra;
pero, si no, del espinar saldrd fuego que devorard los cedros del Libano.

85



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Este apdlogo, que encierra profundas ensefianzas bajo el velo de la
letra, deja ver bien claro que nuestros deberes espirituales para con los
hombres, y para con Dios, no deben ser sustituidos por cualquier oferta
que nos hagan, aunque aparenten que ellas son con fines de interés
publico o parezcan con miras de glorias espirituales.

86



CAIRBAR SCHUTEL

PARABOLA DEL GRAN BANQUETE

“Un hombre daba un gran banquete e invité a muchos. A la hora del banquete
mands a sus criados a decir a sus invitados: Venid, que ya estd preparado el banquete. Y rodos
a una comenzaron a excusarse. El primero dijo: He comprado un campo y necesito ir a verlo;
te ruego que me excuses. Otro dijo: He comprado cinco pares de bueyes y voy a probarlos; te
ruego que me excuses. Un tercero dijo: Me he casado y no puedo ir. El criado regresd y se lo
contd a su amo. El amo, irritado, dijo a su criado: Sal de prisa a las plazas y a las calles de la
ciudad y trae a los pobresy a los invdlidos, a los ciegos y a los cojos. El criado dijo: Serior, he
hecho lo que me mandaste y rodavia hay sitio. El amo le dijo: Sal por los caminos y cercados, y
obliga a la gente a entrar para que se llene la casa. Pues os digo que ninguno de los invitados
probard mi banquete.”

(Lucas, XIV, 16-24).

El apego al mundo y a las cosas del mundo priva al hombre de las
bendiciones de Dios.

Cierta vez, encontrando Jesds a un joven de cardcter y rico, que
observaba todos los mandamientos, pero no observaba el principal que se
refiere al desapego a las cosas del mundo, dijo: “Es mds fdcil que un
camello pase por el ojo de una aguja, que un rico se salve.”

El hombre superior, el Espiritu evolucionado, jamds prefiere los
bienes de la Tierra en perjuicio de los bienes del Cielo, porque sabe que
aquellos se extinguen y estos permanecerdn para siempre.

No hay campo, no hay bueyes, no hay casamiento, capaces de
desviar al hombre de bien de sus deberes espirituales.

El sabe atender con solicitud a todas las llamadas de lo Alto, aunque
se arruinen los campos, los bueyes sin probar y se demore el casamiento.

Lo contrario sucede con el hombre del mundo: preso a los negocios,
a las diversiones, a la ganancia loca, se olvida de sus deberes para con Dios,
de sus deberes para con su préjimo, de sus deberes para consigo mismo, es
decir, de los deberes espirituales que tiene que realizar en el mundo.

En esta pardbola Jests hace alusién a sus propias prédicas, que son el
banquete espiritual; la diversidad de ensefanzas sistematizando la bella y
excelente Doctrina Cristiana, son los “platos” variados de la gran mesa en
la que todos pueden hartarse, para no sentir mds el hambre de saber.

Los convidados fueron los grandes, los potentados, los hacendados,
que se negaron a oir la Palabra del Reino de Dios, que no quisieron
comparecer a ese banquete celestial.

87



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Estos son los excluidos de las bendiciones del Cielo, porque las
rechazaron, prefiriendo los goces del mundo.

Los pobres, los cojos, los estropeados y los ciegos son los que no
tienen campos, no tienen bueyes para probarlos, ni casamiento para
privarlo de comparecer al banquete. Son los desheredados de las mundanas
glorias, de las mundanas pompas, de los bienes mundanos y los que
consideran a los llamados del Cielo superiores a los llamados de la Tierra.

De hecho, la Palabra de Jests, excluye todas las honras, etiquetas y
preconceptos terrenos. Para que lleguemos a El necesitamos compararnos a
un nifio que no tiene ideas preconcebidas, que no tiene campos, bueyes,
casamientos, porque la Palabra de Jesuds es superior a todo y requiere de
nosotros el mdximo respeto, la mdxima consideracién y el mayor
acatamiento.

Y esa palabra no pasé. La mesa continua llena de manjares variados,
capaces de satisfacer los mds exigentes paladares, asi como los grandes del
mundo, los propietarios de campos y de bueyes contintan negdndose a
comparecer a tan atento convite.

La Pardbola es la figura de lo que sucede en la época del nacimiento
del Cristianismo, y es la figura de lo que ocurre en nuestros tiempos: los
“importantes” de este mundo no quieren responder a la llamada que se les
hace, por eso los pequefios y desheredados llenan la mesa, aunque, como
dice el criado encargado del convite: “atin hay sitio para los que quisieran
comparecer’.

El Cristianismo, en su complemento espirita, realiza nuevamente ese
llamado, y estamos seguros de que todas las ovejas que formaron el dnico
rebafio del supremo Pastor oirdn las incesantes llamadas que les estdn
siendo hechas, y corresponderdn, con solicitud y buena voluntad, a los
divinos convites que parten de todos los rincones del mundo.

88



CAIRBAR SCHUTEL

PARABOLA DEL DRACMA
PERDIDO

sQué mujer que tenga diez dracmas, si pierda uno, no enciende una luz y barre la
casa y lo busca cuidadosamente hasta encontrarlo? Y cuando lo encuentra, llama a sus amigas
y vecinas y les dice: Alegraos conmigo, porque he encontrado el dracma que habia perdido. Os
digo que ast se alegrardn los dngeles de Dios por un pecador que se arrepiente.”

(Lucas, XV, 8-10).

El principal propésito de Jests, durante toda su existencia en la
Tierra, fue demostrar a los hombres la Inmortalidad del Alma, la vida
Eterna, la bondad, la misericordia, la solicitud de ese Dios, que El
anunciaba, para con todas sus criaturas.

El Maestro nunca exigié de sus discipulos holocaustos y sacrificios.
Lo que El querfa era que lo amasen, que creyesen en su Palabra y confiasen
en el Padre, que El habia venido a anunciar, Padre creador y vigilante de
toda su creacidén, de todas sus obras; que viste a los lirios y a las azucenas, y
alimenta a los pajarillos; que busca a la oveja pérdida; que recibe al hijo
prédigo, y que siente gran alegria cuando uno de sus hijos se vuelve para
Ely le solicita los beneficios que necesita para su ascensién espiritual.

Para grabar bien sus ensefianzas en la imaginacién de sus oyentes, el
Maestro amoroso, siempre que se le ofrecfa ocasién, hacfa comparaciones
sirviéndose de hechos que se comprobaban todos los dias, exaltando asf los
impecables atributos de Dios.

La Pardbola del Dracma Perdido, que no deja de ser un simple
periodo, en que Jests reunié a las exhortaciones que hizo cierta vez a los
publicanos y pecadores, El compara la alegria que hay en el Mundo
Espiritual, en la presencia de los Mentores, cuando un pecador se
arrepiente, con la alegria que tiene una mujer al encontrar 315 reales (un
dracma*), que habia perdido.

(*) Actualmente, el dracma es la unidad monetaria de Grecia, dividida en 100 kepta y
cotizada a 30 por ddlar (1968).
Y hace ver que, de la misma forma que la mujer, al perder el

dracma, enciende la luz, barre la casa y lo busca cuidadosamente hasta
encontrarlo, también Dios emplea todos los medios que sabiamente
sugiere a los Espiritus sus Mensajeros para encontrar su dracma, es decir, el
pecador que se perdid, a fin de ser él llevado a la casa paterna.

89



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

El Dios de Jesus, como se ve, es el Dios sabio y benevolente, el Dios
amoroso y caritativo, y no el “Dios” prédigo, ocioso, vengativo y malo,
ensefiado por las religiones humanas, por los sacerdotes.

Esto es lo que quiere la pardbola: exaltar la bondad y el amor de
Dios, que despierta en nosotros principios de sabiduria, para aproximarnos
al Supremo Sefior.

90



CAIRBAR SCHUTEL

PARABOLA DEL HIJO PRODIGO

“Un hombre tenia dos hijos. Y el menor dijo a su padre: Padre, dame la parte de la
herencia que me corresponde. Y el padre les repartid la herencia. A los pocos dias el hijo menor
reunid todo lo suyo, se fue a un pais lejano y alli gasté toda su fortuna llevando una mala
vida. Cuando se lo habia gastado todo, sobrevino una gran hambre en aquella comarca y
comenzd a padecer necesidad. Se fue a sevvir a casa de un hombre del pais, que le mandd a sus
tierras a guardar cerdos. Tenia ganas de llenar su estémago con las algarrobas que comian los
cerdos, y nadie se las daba. Entonces, reflexionando, dijo: jCudntos jornaleros de mi padre
tienen pan de sobra, y yo aqui me muero de hambre! Volveré a mi padre y le diré: Padre, he
pecado contra el cielo y contra ti. Ya no soy digno de llamarme hijo ruyo: tenme como a uno de
tus jornaleros. Se puso en camino y fue a casa de su padre. Cuando avin estaba lejos, su padre
lo vio y, conmovido, fue corriendo, se echd al cuello de su hijo y lo cubrié de besos. El hijo
comenzd a decir: Padre, he pecado contra el cielo y contra ti. Ya no soy digno de llamarme hijo
tuyo. Pero el padre dijo a sus criados: Sacad inmediatamente el traje mejor y ponédselo; poned
un anillo en su mano y sandalias en sus pies. Traed el ternero cebado, matadlo y celebremos un
banquete, porque este hijo mio habia muerto y ha vuelto a la vida, se habia perdido y ha sido
encontrado. Y se pusieron todos a festejarlo. El hijo mayor estaba en el campo y, al volver y
acercarse a la casa, 0yd la misica y los bailes. Llamé a uno de los criados y le pregunié qué
significaba aquello. Y este le contestd: Que ha vuelto tu hermano, y tu padre ha matado el
ternero cebado porque lo ha recobrado sano. El se enfadd y no quiso entrar. Su padre salid y se
puso a convencerlo. El contestd a su padre: Hace ya tantos afios que te sirvo sin desobedecer
Jjamds tus drdenes, y nunca me has dado ni un cabrito para celebrar una fiesta con mis amigos.
jAhora llega ese hijo tuyo, que se ha gastado toda su fortuna con malas mujeres, y tii le matas el
ternero cebado! El padre le respondid: jHijo mio, tii estds siempre conmigo, y todo lo mio es
tuyo! En cambio, tu hermano, que estaba muerto, ha vuelto a la vida; estaba perdido y lo
hemos encontrado.”

(Lucas, XV, 11-32).

Esta Pardbola imaginativa relatada por el Evangelista Lucas es la
dulce y melodiosa Palabra de Jests, diciendo a los hombres de la bondad
sin limites, de la caridad infinita de Dios.

Ambas individualidades, que representan al Hijo Obediente y al
Hijo Desobediente simbolizan a la Humanidad terrestre.

El Padre de aquellos hijos, simboliza a Dios.

Una pequefia, pequefisima parte de la Humanidad personificada en
el Hijo Obediente, se esfuerza por guardar la Ley Divinay permanece, por
tanto, en la Casa del Padre. La otra parte personifica al Hijo
Desobediente, que, teniendo en su poder los haberes celestiales, malgasta
todos esos bienes y vive disolutamente, hasta llegar al extremo de tener que
comer de las algarrobas que comen los puercos. Ese extremo es el que fuerza

91



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

la vuelta a la casa paterna, donde, acogido con estima y bienestar, vuelve a
participar de los privilegios concedidos a los otros hijos.

En resumen: esta simple alegoria, capaz de ser comprendida por un
nifio, demuestra el amparo y la proteccién que Dios siempre reserva a
todos sus hijos. Ninguno de ellos es abandonado por el Padre Celestial,
tenga los pecados que tuviera, practique las faltas que practicara, porque si
es verdad que el hijo llega a perder la condicién de hijo, el Padre nunca
pierde la condicién de Padre para con todos, porque todos somos criaturas
suyas. Estén ellos donde estén, en el Mundo o en el Espacio; sea en este
planeta, sea en un pais lejano, o sea en otro planeta, con un cuerpo de
carne o con un cuerpo espiritual, el Padre a ninguno desprecia, a ninguno
abandona, porque nos cred para que gocemos de su Luz, de su Gloria y de
su Amor.

El Padre Celestial no es el padre de carne y de sangre, pues como
dice el Apéstol: “la carne y la sangre no pueden heredar el Reino de Dios™;
la carne y la sangre son corruptibles, sélo el Espiritu es incorruptible, s6lo
el Espiritu permanece eternamente. El Padre Celestial es Espiritu, es Dios
de Verdad, Dios Vivo, por eso sus hijos también son Espiritus que
permanecen en la Inmortalidad.

La Luz, la Verdad y el Amor no fueron creados para los cuerpos,
sino para las almas.

iCémo podria crear Dios un “hijo prédigo”, a no ser para que él,
después de pasar por la experiencia dura del mal que practicd, volviera
para su Creador, y, arrepentido, proponer el no ser mds un perdido, sino
adaptarse a la Voluntad Divina, y caminar para los destinos felices que le
estdn reservados!

iCémo podria Dios crear un alma al lado de un Infierno Eterno!

¢Qué padre es ese que crea hijos para mandarlos atormentar para
siempre?

La Pardbola del Hijo Prédigo es la magnificencia de Dios y al
mismo tiempo la solemne y categdrica protesta de Jests contra la doctrina
blasfema, caduca, irracional de las penas eternas del Infierno, inventada por
los hombres.

No hay sufrimientos eternos, no hay dolores indefinibles, no hay
castigos sin fin, porque si los mismos fuesen eternos, Dios no seria justo,
ni sabio, ni misericordioso.

Hay gozos eternos, hay placeres inextinguibles, hay felicidades
indestructibles por todo el infinito, esplendores por toda la Creacidn,
Amor por toda la Eternidad.

92



CAIRBAR SCHUTEL

Levantad vuestras miradas a los cielos. ;Qué veiss Un manto
estrellado sobre vuestras cabezas, chispas luminosas os rodean de caricias;
fulguraciones multicolores os atraen para las regiones de la felicidad y de la
luz.

Mirad para abajo, para la tierra, para las aguas: ;qué veis? Esas
chispas, esas luces, esas estrellas, esos centelleos retratados en el espejo de
las aguas, en las corolas de las flores, en los tapices verdes de los campos;
porque de las luces nacen los colores, son ellas las que dan colorido a las
flores, las que iluminan los campos, las que agitan las aguas.

iOh! ;Hombre, donde quiera que estés, si quisieras ver con los ojos
del Espiritu, verds la bondad y el amor de Dios animando y vivificando el
Universo entero! Tanto por abajo como por arriba, a la izquierda como a
la derecha, si abrieras los ojos de la razén, verfas la misma ley sabia, justay
equitativa, dirigiendo el grano de arena y el gigantesco Sol que se balancea
en el Espacio; el microbio que emerge, la gota de agua y el Espiritu de Luz,
que se eleva sereno a las regiones dichosas de la Paz.

iLa Ley de Dios es igual para todos: no podria ser buena para el
bueno y mala para el malo; porque tanto el que es bueno como el que es
malo, estdn bajo la mirada del Supremo Creador, que hace del malo
bueno, y del bueno mejor: pues todo es creado para glorificar su
Inmaculado Nombre!

:No hay privilegios ni exclusiones para Dios; para todos El hace
nacer su Sol, para todos hace brillar sus estrellas, para todos dio el diay la
noche; para todos hace caer la lluvia

Cuando la criatura humana, en un momento de irreflexién se aparta
de Dios, y, malgastando los bienes que el Creador a todos nos dio, se
entrega a toda suerte de vicios, el dolor y la miseria, esos terribles aguijones
del Progreso Espiritual hieren con dureza su alma orgullosa hasta que, en
un momento supremo de angustia, ella pueda elevarse hacia Dios y
decidirse a entrar en el camino de la perfectibilidad. Es entonces cuando,
como el Hijo Prédigo, el hombre extraviado, tocado por el
arrepentimiento, se vuelve hacia el Padre carifioso y dice: “Padre, pequé
contra el Cielo y contra ti; ya no soy digno de llamarme tu hijo...” y Dios,
nuestro amoroso Creador, que ya lo habia visto encaminarse hacia Fl
aproximarse y rogar, abre a aquél hijo las puertas de la regeneracién y le

93



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

concede todas las dddivas, todos los dones necesarios para ese grandioso
trabajo de la perfeccién espiritual.

Estd escrito en el Evangelio que hubo un banquete con musica y
fiesta a la llegada del Hijo Prédigo a la Casa Paterna. Y atin mds, que el
Padre mand4 ponerle la mejor ropa para vestir al hijo que volvid, las
mejores sandalias para resguardarle los pies y, también le colocé en el dedo
un bello anillo, tal fue la alegria que tuvo, y tal es la alegria en los Cielos,
cuando un alma extraviada, se vuelva para los Cielos.

El Padre estd siempre listo para recibir al Hijo Prédigo, y los Cielos
estdn siempre abiertos a su llegada.

No hay falta, por mayor que sea, que no se pueda reparar; asi como
no hay mancha, por més fija que parezca, que no se pueda limpiar.

Todo se templa, todo se corrige, todo se transforma, de pequefio
para lo grande, de lo malo para lo bueno, de las tinieblas para la luz, del
error para la verdad. Todo limpia, todo blanquea, todo reluce a la friccién
del fuego sagrado del Progreso, todo se perfecciona, todo evoluciona, todas
las almas caminan hacia Dios.

He aqui lo que dice el Evangelio, pero el Evangelio de Jesucristo, el
Evangelio del Amor a Dios y al préjimo.

Completando la Pardbola, vemos que el Hijo Prédigo recibié los
bienes, salié de casa, los derrochd disolutamente llevando una mala vida. Y
el que no fue Prédigo, el Hijo Obediente, a su vez, enterré sus bienes,
como aquél que enterr6 el zalento de la Pardbola.

:Qué dice el Evangelio que hizo el Hijo Obediente de los bienes que
posefa?

Fl vivia a costa del Padre, participaba de todos los bienes que habia
en casa, y, con la llegada del hermano, al ver la fiesta con que aquél fue
recibido, se entristecid: lleno de egoismo, de avaricia, se revolvié contra el
Padre.

Infelizmente, asi es esta atrasada Humanidad. Ella se compone de
Hijos Prc')digos y de Hijos Obedientes, pero estos parecen ser ain peores
que aquellos.

Y tanto es verdad lo que nos pasa por la mente, que, al concluir la
Pardbola, el Maestro exalta a los prddigos que vuelven y censura a los
obedientes que se quedan, no sélo con los bienes que recibieron, sino
también, con las pasiones de las que no se quieren despojar.

Pero la Humanidad progresa, y este mundo pasard a jerarquia mds
elevada con la venida de Espiritus mejores, que nos orientardn para el Bien
y lo Bello, para la realizacién total de nuestros destinos.

94



CAIRBAR SCHUTEL

PARABOLA DEL ADMINISTRADOR
INFIEL

“Jesits dijo también a sus discipulos: Un hombre rico tenia un administrador que fue
denunciado como malversador de bienes. Entonces lo llamd y le dijo: ;Qué es lo que oigo de ti?
Dame cuenta de tu administracion, porque quedas despedido. Entonces el administrador se
puso a pensar: ;Qué voy a hacer, pues mi amo me quita la administracion? Cavar, ya no
puedo; mendigar, me da vergiienza. Ya sé lo que voy a hacer, para que haya quien me reciba
en su casa cuando no tenga la administracion. Llamé a todos los deudores de su amo, y
pregunté al primero: ;Cudnto debes a mi amo? El contestd: Cien barriles de aceite. El le dijo:
Toma tu recibo, siéntate y escribe cincuenta. Luego dijo a otro: ;Y til, cudnto debes? El
respondid: Cien fanegas de trigo. El le dijo: Toma tu recibo y escribe ochenta. El amo alabé al
administrador infiel, porque habia actuado con sagacidad. Pues los hijos del mundo son mds
sagaces en sus relaciones que los hijos de la luz. Y yo os digo: Haceos amigos con el dinero
injustamente adquirido, para que, cuando os falte, os reciban en las moradas eternas. El que es
infiel en lo poco lo es también en lo mucho, y el que es injusto en lo poco, lo es también en lo
mucho. Si no habéis sido fieles con el dinero injustamente adquirido, ;quién os confiard los
bienes verdaderos? Y si no habéis sido fieles en lo ajeno, ;quién os dard lo que es vuestro? Nadie
puede servir a dos amos, porque odiard a unoy amard al otro, o se ap egard a unoy despreciari
alotro. No podéis servir a Dios y al dinero.”

(Lucas, XVI, 1-13).

El sentido oculto de esta pardbola mira estas dos cualidades, por las
cuales se reconoce la bondad o la maldad del hombre: fidelidad e
infidelidad.

Fidelidad es la constancia, la firmeza y la lealtad con que actuamos
en todos los momentos de la vida: en la abundancia como en la pobreza,
en las grandezas de los palacios como en la humildad de las cabafias, en la
salud como en la enfermedad, y hasta en los umbrales de la muerte como
en el apogeo de la vida.

El Apéstol Pablo, demostrando su lealtad, su constancia, su
fidelidad, su firmeza de cardcter, decfa: “;Quién me separard del amor de
Cristo?”

La fidelidad es la piedra de toque con que se prueba el grado del
cardcter del hombre.

:Es fiel en sus deberes? Tiene forzosamente todas las cualidades
exigidas al hombre de cardcter: reconocimiento, gratitud, indulgencia,
caridad y amor, porque la verdadera fidelidad no se manifiesta con
excepciones o preferencias. Aquél que camina para perfeccionarse en todo,

95



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

obedece a la sentencia de Jesus: “Sed perfectos como perfecto es vuestro
Padre Celestial.”

Por lo que se concluye: exponiendo la pardbola, Jests tuvo por
finalidad exhortar a sus discipulos a aplicarse en esa virtud, que se llama
fidelidad, para que pudiesen un dfa representarla dignamente, tal como se
manifiesta en los Cielos.

Como todo en la Naturaleza y como todo lo que se hace necesario
para la perfeccidn, sea en el plano fisico o en la esfera intelectual y moral,
la fidelidad se va engrandeciendo en nosotros en la proporcién que en ella
nos perfeccionamos. No la adquirimos de una sola vez en su plenitud, sino
paulatinamente, gradualmente. Y aquél que ya la posee en cierto grado,
como el “administrador infiel” de la pardbola, hace derecho a la
benevolencia divina.

Por el estudio analitico de la Pardbola vemos que el administrador
fue acusado por alguien, fue denunciado como malversador de los bienes
de su patrén, por lo que este decidié llamarlo al orden, preguntdndole:
“sQué quiere decir esta denuncia que tuve de ti? Da cuenta de tu
administracién; pues de esa forma no puedes ser mds mi empleado.”

Por la prestacién de cuentas se verificé que no fue malversacién,
sino facilidad en negocios, que perjudicaron al patrén. El perjuicio
constaba de ventas hechas sin dinero y sin documentos: cien barriles de
aceite y cien fanegas de trigo. Tanto es asi que, puestas al corriente las
cuentas, con las letras correspondientes al valor de cincuenta barriles de
aceite y ochenta fanegas de trigo, “el alabé al administrador infiel, por haber
procedido sabiamente. Y destacando a sus discipulos la buena tdctica
comercial del empleado que no sélo garantizaba la empresa que le fue
confiada, sino que también constituia un buen medio de hacer amigos, les
dijo: “Haced amigos con las riquezas de la iniquidad, para que, cuando
estas os falten, os reciban en las moradas eternas.” Es lo mismo que decir:
ayudad, con vuestras obras, a los que tienen necesidad y sed también
indulgentes para con los pecadores, no imputdndoles el mal que hacen;
pero antes, al que debe cien barriles de mal, mandadlo a escribir sélo
cincuenta, y, al que debe cien fanegas de errores, mandadlos a escribir
ochenta; pero observadlos, que necesitan trabajar para rescatar esa deuda.
Haced como hizo el administrador infiel, llamado asi por sus acusadores,
pero que, en verdad, procedié sabiamente, “porque quien es fiel en lo poco,
también es fiel en lo mucho; y quien es injusto en lo poco, también es
injusto en lo mucho.”

96



CAIRBAR SCHUTEL

“Si no fuisteis fieles en las riquezas injustas, ;quién os confiard las
verdaderas? Y si no fuisteis fieles en lo ajeno, ;quién os dard lo que es
VUESTRO?”

Las riquezas de la iniquidad son los bienes materiales, de los cuales
no somos mds que depositarios; son riquezas Injustas y no son
NUESTRAS, porque no prevalecen parala OTRA VIDA.

Lo que es NUESTRO son los bienes incorruptibles, de los cuales
Jests hablé también a sus discipulos, para que los buscasen con
preferencia, porque “los gusanos no los corrompen, la herrumbre no los
consume, los ladrones no los roban ni la muerte los quita.”

Los discipulos, — como tienen obligacién de hacer todos los que
quieren ser discipulos de Jests — deberfan servir solamente a Dios, que es
el AMO, sin esclavizarse a ningdn inconsciente adinerado o pseudo-sabio
que quiera dominarle su conciencia: no se puede servir a Dios y a Mamon.

Se concluye de todo lo que acabamos de leer que el titulo de 7nfiel,
dado al administrador, fue mal aplicado, desviando por completo el
sentido que Jesus dio a la misma pardbola.

La palabra divina, habla por el ser cuando de humana interpretacién
se refiere, se hace necesario recurrir a las Entidades Superiores del Espacio,
para que comprendamos siempre el sentido en espiritu y verdad.

97



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

PARABOLA DEL RICO Y LAZARO

“Habia un hombre rico que se vestia de pirpura y de lino y blanqueaba a diario
espléndidamente. Un pobre, llamado Lizaro, cubierto de dilceras, estaba sentado a la puerta
del rico; queria quitarse el hambre con lo que caia de la mesa del rico; hasta los perros se
acercaban y le lamian sus dlceras. Murid el pobre, y los dngeles le llevaron al seno de
Abraham. Murid también el rico, y lo enterraron. Y estando en el infierno, entre torturas,
levantd los ojos y vio a lo lejos a Abraham, y a Lizaro a su lado. Y gritd: Padre Abraham, ten
compasion de mi y envia a Lizaro para que moje en agua la yema de su dedo y refresque mi
lengua, porque me atormentan estas lamas. Abraham respondié: Hijo, acuérdate que ya
recibiste tus bienes durante la vida, y Ldzaro, por el contrario, males. Ahora é| estd aqui
consolado, y tu eres atormentado. Y no es esto rodo. Entre vosotros y nosotros hay un gran
abismo, de tal manera que los que quieran ir de acd para alld no puedan, ni los de alli venir
para acd. El rico dijo: Entonces, padre, te ruego que le envies a mi casa paterna, pues tengo
cinco hermanos, para que les diga la verdad y no vengan ellos rambién a este lugar de
tormentos. Abrabam respondid: Ya tienen a Moisés y a los profetas; jque los escuchen! Pero ¢
dijo: No, padre Abraham; que si alguno de entre los muertos va a verlos, se arrepentirin.
Abrabam contestd: Si no escuchan a Moisés y a los proferas, no harin caso aunque resucite un
muerto.”

(Lucas, XVI, 19-31).

Esta ensefanza es la proclamacién de la Ley de la Caridad, cuya
ejecucién es imprescindible para todos los que se protegen bajo su santo
palio, asi como para los que huyen a sus generosos convites.

El Rico y el pobre Ldzaro personifican la Humanidad, siempre
rebelde a los dictdmenes de la Luz y de la Verdad.

El Rico gozé en el mundo y sufrié en el Espacio; Lézaro sufri6 en el
mundo y gozé en el Espacio.

Este Rico que se vestia de pirpura y que todos los dias se regalaba
espléndidamente, es el simbolo de aquellos que quieren cuidar de la vida
del cuerpo y se olvidan de la vida del alma.

Son los que buscan la felicidad en el comer, en el beber y en el
vestir; son los que se entregan a todos los gozos de la materia; son los
egoistas que viven Unicamente para si, los orgullosos que, entronados en
los altares de las pasiones viles, de la vanidad, de la soberbia, no ven sino lo
que les puede saciar la sed de los placeres, no cultivan sino la lujuria, que
mata los sentimientos afectivos y anula las aptitudes del corazén.

El rico es la personificacién de aquellos que son esclavos del reino
del mundo, que no ven mds que el mundo, ese “paraiso perdido” entre los

98



CAIRBAR SCHUTEL

charcos de la degradacién moral, que envilece a las almas y las arroja a los
infiernos hambrientos de los vicios.

Jestis hablaba generalmente por pardbolas; y esta leccién que el
Maestro ofrecié hace 2000 afos a los pueblos de Palestina, y que consta en
el Evangelio de Lucas como un consejo saludable y memorable, no es nada
mds que una pardbola; es una ensenanza alegérica, representativa de lo que
pasa en el Espacio, para afirmar que nuestra Vida de Ultratumba, es una
consecuencia justa y equitativa de nuestra existencia en la Tierra.

El rico pasé toda su vida hartdndose espléndidamente, despreciando
a los pobres, despreciando a Dios, a no cuidar de su Ley, a dar la espalda a
la Religién, a gozar y a descansar, pero, cuando murié, no pudo continuar
viviendo como vivia, vistiéndose de purpura, comiendo manjares,
bebiendo licores, porque en el mundo de los Espiritus no hay purpuras, no
hay manjares, no hay licores. El ya se habfa hartado con los placeres de la
Tierra, no podia hartarse después con los placeres del Cielo, porque no los
habia buscado, ni habia adquirido el tesoro con el que se conquistan las
glorias celestiales.

Desnudo, sin dinero, sin crédito para conseguir mejor “morada”, le
fue destinado el Hades, y, segin dice el texto, ¢ alld se hallaba,
contrariado, por faltarle las comodidades que tenfa en la Tierra, los gozos
de los que hiciera su reino en el mundo.

*

Lédzaro representa a los excluidos de la sociedad terrena, aquellos
que, como mucho, pueden llegar al portén de los grandes templos,
aquellos que no pueden atravesar los umbrales de los palacios dorados,
aquellos que esa sociedad corrompida del mundo desprecia, maldice, cubre
de deshonras, clava flechas venenosas que les llenan de llagas todo el
cuerpo.

Los Lédzaros no son esos pobres orgullosos del mundo, que no tienen
muchas veces qué comer ni qué vestir, pero estdn cubiertos con la parpura
del orgullo; no son esa gente que no tiene dinero pero tiene vanidad; no
tienen palacios, pero tienen egoismo; no tienen comidas opiparas, pero
tienen placeres nefastos; no, los pobres, de los que Ldzaro sirvié de
simbolo en la pardbola, son los que sufren con resignacién, son los que
desprecian los bienes de la Tierra, porque buscan las cosas de Dios; son
aquellos que se ven usurpados de aquello que por derecho les pertenece en

99



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

el mundo, pero, pacientes y resignados, no se rebelan, porque creen en el
futuro y esperan las dddivas que Dios les tiene reservadas.

Ellos saben, porque estudian, esperan y oran, que existe un Creador,
un Padre Supremo, que les dard el premio de sus vigilias, un salario por sus
costumbres morales, una luz para su orientacién espiritual; y que ese
premio, ese salario, esa luz, aunque a veces parezca tardar, no faltar,
porque la Justicia de Dios es infalible, es indefectible.

Asi es como murié Ldzaro, el mendigo, y fue conducido por los
dngeles al Seno de Abraham; murié también el rico y fue llevado al Hades.

Dos personalidades distintas, una que gozd, otra que sufrié: una a la
que nada le faltaba, otra a la que le faltaba todo, ahora van a cambiar sus
condiciones; van a cambiar de escenario: el mendigo va para la
abundancia, y el rico es el que pasa a mendigar.

Es el reverso de la moneda, que se presentard a todos en el dia del
juicio.

¢Vosotros habéis visto muchas monedas? Figurémonos una libra
esterlina: por un lado lleva la figura del rey, pero, por el otro, lleva su valor
real. Asi ocurre también con nosotros. Cada uno de nosotros es una
moneda; y como la moneda, la libra de oro vale segin el cambio corriente,
asi también valemos nosotros de acuerdo con el cambio espiritual, que tasa
el valor de nuestras almas.

Aquellos que miran tan s6lo la efigie, no conocen el valor del dinero,
porque la efigie, el anverso de la moneda, lleva sélo el retrato del rey, y la
moneda no vale el rey. Asi también sucede a los que miran al hombre por
las apariencias, por el exterior, no conocen al hombre, porque el exterior
del hombre es la efigie de la vanidad, del egoismo y del orgullo. Lo que vale
en la moneda es el reverso; lo que vale en el hombre es el interior, es decir,
el Espiritu. El rico trafa en el anverso lo caracteristico del rey, pero,
después que murid, se averigué el valor de la moneda grabado en el
reverso, y ese valor no permitié al rico si no una “entrada” en el Hades.

Al pobre, que averigud, desde su existencia en la Tierra, lo que
estaba grabado en el reverso de la moneda, ese sacrificio le dio el valor de
ser llevado por los dngeles al Seno de Abraham.

iQué diferente es el juicio de Dios, del juicio de los hombres!

Dios no se deja llevar por el preconcepto; Dios no se deja llevar por
el juicio humano.

:Qué es el seno de Abraham?

Pero continuemos con nuestro andlisis.

;Qué es el Hades?

¢Qué es Hades?

100



CAIRBAR SCHUTEL

Esto es lo que necesitamos saber para comprender mejor la pardbola

del Gran Maestro.

El Seno de Abraham es la libertad del Espiritu en el Espacio
Infinito; el Seno de Abraham es el Mundo Invisible, donde los Espiritus,
con sus cuerpos imponderables, caminan libres de todos los obsticulos,
realizando siempre nuevas conquistas, haciendo nuevos descubrimientos,
aprendiendo nuevas verdades que los elevan en conocimientos, que los
elevan en felicidad.

El Seno de Abraham es el Mundo de la Inmortalidad, de la Luz y de
la Verdad, donde cuanto mds progresamos mds aprendemos, y cuanto mds
aprendemos mds sabemos amar a nuestro Dios y a nuestro préjimo; es el
Mundo de la Fe verdadera, que estremece y transporta las montafas, hace
agitarse a los océanos y produce vientos; pero que también da calma y
bonanza a todos aquellos que, como los discipulos del Mar de Galilea,
batidos por el rigido tifén, imploran el auxilio de Jests, y, con la esperanza
de salvarse, oyen las dulces palabras del Humilde de Nazaret resonar en sus
oidos como una luz iluminando el camino en una noche tenebrosa.

Abraham fue el Patriarca de los Hebreos, gran personaje del Antiguo
Testamento, en el que la fe mds se purificaba, mds viva y resplandeciente
se mostraba, hasta el punto de no vacilar en sacrificar a su hijo Isaac, para
obedecer las érdenes que habia recibido de lo Alto.

Abraham era un creyente sincero en la Inmortalidad: veia el Espacio
sembrado de Espiritus, conversaba con los Espiritus de aquellos que
nosotros llamamos, indebidamente, muertos, vivia en relaciones continuas
con el Mundo de los Espiritus, que era su Seno predilecto, que era su
Paraiso, su Cielo, su delicia y su felicidad.

Hacia alli es donde fue Ldzaro, con entera libertad de movimiento
por los aires. El habfa sufrido en la Tierra, aguijoneado por el dolor, por la
miseria, privado de las delicias del mundo, pero crefa en un Dios
Supremo, que le concedié aquella existencia de expiacién y de pruebas,
para que reparase los males de sus vidas pasadas, en las que también habia
descuidado las cosas divinas y sélo habia vivido los gozos efimeros del
mundo; Ldzaro saldé su cuenta, al salir de la prisién corpdrea, habia
pagado hasta el dltimo cuadrante de sus deudas, y reconquisté el Reino de
la Libertad y de la Luz, que Dios concede a todos los que se someten a su
Ley, a sus santos designios.

101



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Esto es el Seno de Abraham; este es el cuadro majestuoso que Jesus
disei6 a la vista de los oyentes de la pardbola con referencia a Lézaro, al
mendigo, que tenfa como tnica caridad, en la Tierra, las caricias y los
besos de los perros, esos fieles amigos de los hombres, que venian a lamerle
las llagas.

Continuemos recogiendo el Evangelio, y del Seno de Abraham
pasemos al Hades.- ;Qué pensdis vosotros que es el Hades?

Los antiguos crefan en la existencia de un mundo subterrdneo, hacia
el cual iban las almas de aquellos que no fueron buenos en la Tierra.

El cuerpo quedaba en el sepulcro, y el Espiritu iba hacia el Hades:
“mundo localizado en las entrafias de la Tierra”. (*)

Esas almas no podrian salir de ahi, asi como nosotros, en cuerpo de
carne, no podemos salir de este mundo. Entretanto, los Espiritus que
estaban en el Hades vefan con los ojos del alma, y sabian, por tanto, todo
lo que pasaba en el Seno de Abraham.

Y era justamente en eso qué consistia el sufrimiento de ellos: ver lo
que pasaba en lo Alto, y no poder participar de esos privilegios que sélo
eran concedidos a aquellos que, como Ldzaro, habian saldado su cuenta
espiritual.

Por eso dice el Evangelio que el rico levanté los ojos y vio a lo lejos a
Abraham y a Ldzaro en su Seno, y exclamé: “Padre Abraham, ten
compasién de mi! Y manda a Ldzaro que moje la punta de su dedo y me
refresque la lengua, porque estoy atormentado en estas llamas.

(*) El Hades eran las regiones infernales en la Mitologia Griega, correspondientes al
Tértaro de los romanos y equivalente al Infierno aceptado por los catélicos y protestantes.
No debe ser entendido como un “lugar”, sino como un estado de espiritu, es decir, un
estado de profundo sufrimiento. En la pregunta 1011 de E/ Libro de los Espiritus, Allan
Kardec indaga: “;Hay un lugar circunscrito en el Universo que esté destinad o a las penas
y goces de los Espiritus, segiin sus méritos? Y la respuesta dice lo siguiente: Ya
respondimos a esa pregunta. Las penas y los goces son inherentes al grado de
perfeccionamiento de los Espiritus. Cada uno posee en si mismo el principio de su propia
felicidad o infelicidad; y como ellos estdn por todas partes, ningtin lugar circunscrito y
cerrado, estd destinado a uno con preferencia de otro.” Cuando se dice que el Espiritu
“entré en el Hades”, esto quiere decir, figuradamente, que él tomé conocimiento de s
mismo, se vio en su profunda miseria moral, cuya consecuencia es un indecible
sufrimiento y la imposibilidad de aproximarse a los Esp iritus felices.

iEl rico querfa agua!

Antiguamente bebia vino y licores finos, pero en el Hades pedia
agua; tenia sed y esa sed no era la del cuerpo, no se trataba de agua de rios
o de fuentes, porque el cuerpo estaba en el sepulcro, y el Espiritu no puede

beber agua material.

102



CAIRBAR SCHUTEL

Era sed de consuelo, de esperanza, de perddn.

El también habfa comprendido ya que la causa de sus dolores era la
vida disoluta que pasé en el mundo y la llama viva del remordimiento
abrasaba su conciencia.

El querfa agua, esa agua de la vida, esa agua de salvacién que Jests
habia dado a la Mujer de Samaria.

Esa agua del perdén de los pecados que el rico habia cometido
contra todos los que mendigan de los hombres la caridad de la atencién
para las cosas divinas.

Y Abraham; el gran Patriarca, que vivia feliz en el Mundo de los
Espiritus, dirigiendo la enorme falange de Espiritus que habfa aumentado
su descendencia, falange de Espiritus a quien guiaba, y entre los cuales se
contaba Ldzaro, que era uno de sus protegidos espirituales, Abraham
respondié al rico: “Hijo, acuérdate que recibiste tus bienes en tu vida; y
Ldzaro del mismo modo los males. Es justo, pues, que él, ahora, esté
consolado, y ti en tormentos.

“Afade también que entre nosotros y vosotros existe un gran
abismo, de modo que ni nosotros podemos vivir donde vosotros estdis, ni
vosotros podéis vivir donde nosotros estamos; vuestra atmdsfera nos
asfixia, asi como la nuestra os sofocaria; los aires que respiramos son
insuficientes para vosotros que estdis impregnados de materia.

“Cuidaste s6lo de la material, s6lo del cuerpo; cultivaste la materia
que no os deja elevaros ni llegar hasta nosotros. Mientras que Ldzaro tuvo
la mirada puesta en lo Alto, no teniendo tiempo si no de pagar deudas
materiales, y conquisté fluidos espirituales para elevarse al lugar en el que
se encuentra actualmente.”

Pero Abraham ofa la voz del rico, y el rico ofa la voz de Abraham; el
rico en el Hades vefa a Ldzaro en el Seno de Abraham, todos ellos se
comunicaban, hablaban, conversaban; porque habia necesidad de que el
rico fuese exhortado para regenerarse mds tarde, y, como Ldzaro, venir
nuevamente al mundo a pagar su deuda, para, como Ldzaro, después subir
también al Seno de Abraham; porque también €l era hjjo de Abraham, y
Abraham no dejarifa a su hijo perecer.

Abraham lo llamé hijo; y le dijo: “Hijo, acuérdate de tu vida y
acuérdate de la vida de Ldzaro”, queriendo decir con esto que, sin volver a
la vida corporal, semejante a la de Ldzaro, para sufrir las consecuencias de
su orgullo y de su egoismo, él, el rico, no llegarfa a su Seno.

Fue entonces que el Espiritu del rico, ahora lleno de pobreza y de
sufrimiento, acorddndose de sus cinco hermanos, que llevaban la misma
vida que él llevaba cuando estaba en la Tierra, replicé: “Padre, yo te ruego,

103



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

entonces, que lo mandes a la casa de mi padre (pues tengo cinco
hermanos) para avisarlos, con el fin de que ellos no vengan también para
este lugar de tormentos.”

El rico, que estaba en el Hades, sabia muy bien, por qué veia que el
Padre Abraham mandaba siempre a otros Espiritus para dar avisos a los
hombres de la Tierra; entonces pidié que lo mandase a la casa de aquél
que habia sido su padre, porque ¢l tenfa cinco hermanos que también
llevaban una vida disoluta y necesitaban conocer los tormentos que los
aguardaban si continuaban asi.

Pero Abraham le dijo:

“Ellos tienen a Moisés y los profetas, que los escuchen.” Lo que
significa: “Moisés les dice todo lo que necesitan hacer para ser felices, y los
profetas, que son médiums, les dicen, influenciados por los Espiritus, lo
que pasa después de la muerte, a fin de darles instrucciones para que no
vengan, como td, a parar al Hades.” Pero el rico insisti6 a Abraham, vy,
presentdndole varias razones, dijo: “No, Padre Abraham, que si alguno de
entre los muertos va a verlos, se arrepentirdn.” El rico deseaba que sus
hermanos tuviesen una manifestacié n positiva de los muertos, porque crefa
que, de esa forma, se volverfan obedientes a la Ley de Dios. Pero Abraham
respondié nuevamente: “Si no escuchan a Moisés y a los profetas, no
hardn caso aunque resucite un muerto.”

Pues si ellos habfan rechazado las exhortaciones de los profetas, por
quien los muertos acostumbraban hablar, ;cémo habrian de creer en los
muertos?

Para creer en los muertos era necesario creer en los profetas, porque
los profetas no eran mds que médiums, por quien se comunicaban los
Espiritus de los muertos.

Si ellos no crefan en los médiums, ;cémo habrian de creer en los
Espiritus?

:Cémo podrian los Espiritus de los muertos avisarlos, como el
hermano querfa, sin los médiums indispensables para transmitir la
comunicacién?

Sabemos que el cuerpo del Espiritu es mucho mds fluidico que el
nuestro y que por eso no lo podemos ver ni oir; y que el Espiritu siempre
se manifiesta con el concurso de un médium; ;cémo podria Abraham
atender la peticién de su hijo para satisfacer a otros cinco hijos ricos?

*

104



CAIRBAR SCHUTEL

Finalmente, antes de que Jests hubiese propuesto a la multitud, que
se hallaba a su alrededor, la bella pardbola que acabamos de estudiar, él
habia dicho a los fariseos, que eran avaros: “La Ley de Moisés y los
profetas durardn hasta Juan Bautista; desde ese tiempo el Evangelio del
Reino de Dios es anunciado; y todos entrardn a la fuerza en él; sin
embargo, de la Ley de Dios no faltard ni un tilde, no serd suprimido ni un
punto.”

Dios da la libertad a todos para que busquen su Ley; y aquellos que
buscan, el Padre no da el Espiritu por medida. Estd escrito: “Aquél que
pide, recibe: el que busca, encuentra; y al que llama se le abre, porque el
Padre no da una piedra a quien le pide un pan, ni una serpiente a quien le
pide un pez.” (Mateo, 7-8).

Asi Dios respeta el libre albedrio que a cada uno concedid.

Los Espiritus de los muertos pueden comunicarse y se manifiestan a
los vivos, pero no pueden obligar a los vivos, aunque ellos sean ricos y
grandes, a tomar, desde ya, posesién de la felicidad futura.

Y es por eso que sabemos que muchos ricos de las cosas del mundo,
y muchos pobres que quieren enriquecerse con las cosas del mundo, que,
aunque hayan visto y oido manifestaciones y avisos de los muertos, no se
convencieron con €sos avisos.

Al contrario, dicen que fue una ilusién, miedo, sandez y locura.

Por eso hizo bien Abraham en no permitir la manifestacién espirita
a los cinco hermanos ricos de aquél que se vestia de pirpura y se daba
buenos banquetes todos los dias de su existencia en la Tierra.

*x

El hombre que se quiere convencer por la fuerza, le ha de ocurrir lo
que le ocurrié a la cigarra de la Fonteine:

“Canté su vida, pero después lloré su muerte.” Y hay que volver
llorando en la otra vida para, con justa razén, cantar en la Inmortalidad.

105



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

PARABOLA DEL SIERVO
TRABAJADOR

“Los Apdstoles le dijeron al Sefior: Acrecienta nuestra fe. Y el Serior dijo: Si ruvierais
una fe tan grande como un grano de mostaza y dijerais a este sicémoro: Arrdncate y traslidate
al mar, & os obedeceria.

;Quién de vosotros, que tenga un criado arando o pastoreando, le dice cuando llega del
campo: Pronto, ven y siéntate a la mesa? Mds bien le divd: Prepdrame de cenar, y ponte a
servirme hasta que yo coma y beba. Después comerds y beberds ti. ;Tendria que estar
agradecido al criado porque hizo lo que se le habia ordenado? Asi también vosotros, cuando
haydis hecho lo que se os haya ordenado, decid: Somos siervos indtiles; hemos hecho lo que
debiamos hacer.”

(Lucas, XVII, 7-10).

Era costumbre, antiguamente, valerse de los siervos que trabajaban
en la labranza o guardaban ganado: al llegar, ala tarde, preparaban la cena
para su amo, servian la mesa, y, después, cenaban. Aquellos que asi no lo
hiciesen estarfan dejando de cumplir su deber, y el que asi procedia, no
hacfa mds que cumplir su obligacién, porque para tal menester fue
contratado y recibia su salario. No se jactaba de proceder asi, visto el
previo ajuste que hubiera entre él y el patrén.

Jestis que se aprovechaba siempre de lo que ocurria cotidianamente,
para dar buenas lecciones a aquellos que debfan ser, mds tarde, sus
apostoles, al pedir estos al Sefior que les aumentase la fe, después de exaltar
las virtudes de la fe y el poder que la misma mantiene, les propuso la
llamada Pardbola del Siervo Trabajador. El Maestro quiso hacer ver a sus
discipulos que la fe es el salario de los buenos obreros, y para que ese
salario sea aumentado, es necesario que los obreros cumplan primeramente
sus deberes, pero sin jactancia, con humildad, como quien se considera
pagado con las gracias recibidas para desempefar su tarea. (*)

La labranza es el simbolo de la Religién, que debe ser cultivada por
todos; el ganado constituye o representa “esos todos”, es decir, los que se
quieren instruir en la Religidn, los pastores de ganado; el duefio de la
labranza o del ganado es Jests que vino a traernos ese alimento de Vida
Eterna.

La fe, como ya dijimos, no es una cosa abstracta, como no es
abstracta la simiente de mostaza. Asi como esta es una cosa sustancial,

106



CAIRBAR SCHUTEL

también la fe contiene tan poderosos elementos que los que la poseen
llegan a realizar maravillas, como “arrancar sicémoros y arrojarlos al mar.”

La simiente de mostaza, cuando estd seca, es estéril, no da espigas,
no sirve para condimento, no se presta como medicamento, en fin, no
tiene valor ninguno.

La fe que se encuentra en estas condiciones tampoco tiene ningtin
valor. Y ;qué diremos de la fe cuando ni siquiera aparenta la simiente seca
de la mostaza?

Se afade otra circunstancia que observamos en la pardbola: los
apostoles no crefan en esa fe que se recibe de golpe, como la determinan
las Iglesias; crefan que ella es susceptible de aumento, tanto que pidieron a
Jests: “Sefor, auméntanos la fe.” Y el Sefior no los desengafié de esa
creencia, antes les alimentd la esperanza, estimuldndolos al trabajo y a la
perseverancia, al cumplimiento del deber, que es el medio por el cual
alcanzarfan tal desiderdtum.

El Espiritismo, que es el Consolador prometido por Jests para
recordar a los hombres todo lo que El dijo, explica, en espiritu y verdad, su
palabrea y trae, a todos, el complemento de las Ensefianzas Cristianas, que
no podian ser dadas en aquella época, debido al atraso intelectual de
entonces. El Espiritismo viene a cumplir su misién, ofreciendo a los
hombres la explicacién su cinta de la Religién en sus modalidades
cientifica y filoséfica.

(*) Es propio del siervo verdaderamente ttil el realizar su tarea con buena voluntad y
alegria; él no solo realiza lo que le mandaron realizar, sino que da siempre un poco mis; el
siervo inutil, no: hace exclusivamente lo que le pidieron que hiciese, y, cuando le es
posible, hasta un poco menos, alegrindose de pensamiento de que “engafié” a su amo. La
satisfaccién del trabajo bien hechoy dadivoso caracteriza al Espiritu Superior.

107



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

PARABOLA DEL JUEZ INJUSTO

“Sobre la necesidad de orar siempre sin desfallecer jamis, les dijo esta pardbola: Habia
en una ciudad un juez que no remia a Dios ni respetaba a los hombres. Una viuda, también
de aquella ciudad, iba a decirle: Hazme justicia contra mi enemigo. Durante algiin tiempo no
quiso; pero luego pensé: Aunque no temo a Dios ni rvespero a los hombres, le voy a hacer
Justicia para que esta viuda me deje en paz y no me moleste mds. Y el Seiior dijo: Considerad
lo que dice el juez injusto. ;Y no hard Dios justicia a sus elegidos, que claman a él dia y noche?
sLes va a hacer esperar? Yo os digo que les hard justicia prontamente. Pero el hijo del hombre,
cuando venga, ;encontrard fe en la Tierra?”

(Lucas, XVIII, 1-8).

La iniquidad es la falta de equidad, es la justicia que subleva. El
injusto es el hombre perverso, criminal, sea doctor, juez, noble, rico, pobre
o rey.

En esta esfera moral, incluso aqui en la Tierra, no se distinguen los
hombres por el dinero ni por los titulos que poseen, sino por su cardcter.
El injusto no tiene cardcter, o, dicho de otra forma, tiene cardcter injusto,
pervertido. Pero también ese, cuando tiene que resolver alguna cuestién y
el solicitante decide llamar a su puerta hasta que dé proveimiento a su
peticién, para no ser incomodado, y porque es injusto, resuelve, con
prontitud, el problema, no para servirlo, sino para que no le siga
molestando.

Fue lo que sucedié con el juez injusto ante la insistencia de la viuda.

De modo que la demora del despacho en la peticién de la viuda fue
causada por la injusticia del juez. Si este, fuese equitativo, justo, recto, de
buen cardcter, cumplidor de sus deberes, la viuda hubiera recibido
consentimiento de su pedido con mucha mayor anticipacién.

Sea como fuere, el despacho fue realizado, aunque cobrando, tras
reiteradas solicitudes, inoportunidades diarias, el juez, a pesar de ser
injusto, para no ser “molestado”, resolvié el problema.

“Ahora, dijo Jests, oid lo que dijo ese juez injusto; sy no hard Dios
justicia a sus elegidos, que claman a El dia y noche? ;Les va hacer esperar?
Yo os digo que les hard justicia prontamente.”

Si la justicia, aunque tarde, se hace en la Tierra hasta contra la
voluntad de los jueces, ;cémo no ha de ser hecha por el Supremo y Justo
Juez del Cielo?

La deficiencia no es, pues, de Dios, sino de los hombres,
mayormente en la época que atravesamos, en que el Hijo del Hombre

108



CAIRBAR SCHUTEL

llama a todas las puertas, indaga en todos los corazones y los encuentra
vacios de fe, vacios de creencia, vacfos de amor a Dios, vacfos de caridad.

Antiguamente habia jueces injustos; hoy, se puede decir que no sélo
los jueces, sino los solicitantes son injustos.

La injusticia labra como un incendio devorador, aniquilando las
conciencias y manchando los corazones: hombres injustos, hogares
injustos, sociedades injustas, gobiernos injustos, legos injustos, sabios
injustos; todo eso es debido a la creencia sacerdotal, a los dogmas de las
sectas dominantes. Pero el Sefor estd ahf para destruir la injusticia, y, con
ella, a los injustos.

109



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

PARABOLA DEL FARISEO Y EL
PUBLICANO

“A unos que se tenian por justos y despreciaban a los demds les dijo esta paribola: Dos
hombres fueron al templo a orar; uno era fariseo y el otro publicano. El fariseo, de pie, hacia
en su interior esta oracin: Dios mio, te doy gracias porque no soy como el resto de los hombres:
ladrones, injustos, adilteros, ni como ese publicano; yo ayuno dos veces por semana y pago los
diezmos de todo lo que poseo. El publicano, por el contrario, se quedd a distancia y no se
atrevia ni a levantar sus ojos al cielo, sino que se golpeaba el pecho y decia: Dios mio, ren
compasion de mi, que soy un pecador. Os digo que este volvid a su casa justificado, y el otro no.
Porque el que se ensalza serd humillado, y el que se humilla serd ensalzado.”

(Lucas, XVIII, 9-14).

La secta farisaica era la més prestigiosa en el tiempo de Jesus, la mds
influyente, la mds dominadora, la que m4s se destacaba. Era una especie de
Catolicismo Romano.

Los fariseos, entretanto, eran serviles observadores de las précticas
exteriores, del culto de las ceremonias. La religién, para ellos, era una
apariencia de virtudes: preferfan siempre la letra de la ley, que mata, al
espivitu que wvivifica. Eran hip6critas, enemigos encarnizados de las
innovaciones, llenos de orgullo y de excesivo amor al poder.

Ellos tenfan una aversién especial a los publicanos, a quienes
consideraban gananciosos, y también porque, enemigos del fisco, tenfan
que pagar a estos los impuestos que les correspondia en la colecta.

De manera que los publicanos eran, para los fariseos, hombres
despreciables de baja sociedad, y, por tanto, llenos de defectos, “ladrones,
injustos, adulteros”, no sélo porque no se inclinaban muchas veces a las
prdcticas de los sacerdotes fariseos, sino, también, porque una prevencién
partidaria anterior los habia separado de la secta farisaica, o del Judaismo.
Jests, que se ocupé en desenmascarar la hipocresia de los fariseos, creyd
acertado proponer esta pardbola, cuyas principales figuras eran: un fariseo
y un publicano.

El Maestro quiso mostrar que el orgullo de secta, el orgullo de clase,
el orgullo de familia, el orgullo personal y finalmente, el orgullo de sus
multiples formas, es mds perjudicial para la salvacién que incluso “el
publicanismo”, como lo concebian los fariseos. Ademds: quiso demostrar
que en el publicano, con todas sus autoridades, adn se encontraba un gesto
de humildad, lo que no ocurria con el fariseo.

110



CAIRBAR SCHUTEL

El publicano conoce sus defectos, sabe que es pecador; no se atreve a
levantar los ojos al cielo; se limite a darse golpes de pecho y a decir: “Dios
mio, ten compasién de mi, que soy un pecador.” Mientras el fariseo
reconoce en si solamente cualidades buenas, y su oracién es una acusaciéon
hacia los otros, hasta al pobre publicano que alld estaba rogando al Sefior
el perdén de sus faltas.

El orgullo es un dragén devorador, que destruye todas las cualidades
del Espiritu; mientras que la humildad, ante los ojos de Dios, nos eleva a
la dignidad de los justos.

Vale més ser publicano y miserable, que fariseo cubierto de oro y de
piedras preciosas.

111



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

SEGUNDA PARTE
ENSENANZAS DE JESUS

LOS APOSTOLES

“Paseando junto al lago de Galilea, vio a dos hombres: Simdn, llamado Pedro, y
Andyés, su hermano, echando la red en el lago, pues eran pescadores. Y les dijo: Venid conmigo
y os haré pescadores de hombres. Ellos, al instante, dejaron las redes y lo siguieron. Fue mds
adelante y vio a otros dos hermanos: Santiago, el de Zebedeo, y Juan, su hermano, en la barca
con su padre Zebedeo, remendando las redes; y los llamd. Ellos, al instante, dejaron la barca y
a su padre, y lo siguieron.”

(Mateo, 1V, 18-22).

“Reunid a sus doce ap dstoles, y les dio poder de echar los espiritus inmundos y de curar
todas las enfermedades y dolencias. Los nombres de los doce apdstoles son: primero, Simdn,
llamado Pedro, y su hermano Andrés; Santiago y su hermano Juan, hijos de Zebedeo; Felipe y
Bartolomé; Tomds y Mateo, el publicano; Santiago, el de Alfeo, y Tadeo; Simén el Cananeo y
Judas el Iscariote, el que le traiciond.”

(Mateo, X, 1-4).

“En aquellos dias fue Jesiis a la montasia a orar, y pasé la noche orando a Dios.
Cuando llegé el dia, llamé a sus discipulos y eligié doce de entre ellos, a los que llamé también
apdstoles. Simdn, a quien llamd Pedro; su hermano André, Santiago, Juan, Felipe,
Bartolomé, Mateo, Tomds, Santiago, el hijo de Alfeo, Simdn, el llamado cananeo, Judas, hijo
de Santiago y Judas Iscariote, el que le traiciond. Bajé con ellos y se detuvo en una explanada
en la que habia un gran nimero de discipulos y mucha gente del pueblo de roda Judea, de
Jerusalén y del litoral de Tiro y Sidén, que habian llegado para escucharlo y ser curados de sus
enfermedades. Los que eran atormentados por espiritus inmundos también eran curados. Toda
la gente queria tocarlo, porque salia de él una fuerza que curaba a todos.”

(Lucas, VI, 12-19).

La misién religiosa estd siempre adscrita a dos naturalezas de
obreros: profetas y apéstoles; es asi como ella se manifiesta, se divulga y se
completa.

112



CAIRBAR SCHUTEL

La obra cristiana es una evidencia de lo que afirmamos: el Mayor
Profeta — Juan Bautista, anuncia al Mayor Enviado — Jesucristo; y este, a
su vez, crea Apéstoles que llevan al entendimiento de los hombres el
pensamiento divino.

Juan Bautista, el exponente mdximo del ministerio de los profetas,
tuvo por misién anunciar la venida del Redentor. Es la gran alma que,
como una aurora caritativa, brill6 en el advenimiento del Cristianismo.

Los Apdstoles vinieron a dar cumplimiento a la Palabra de Cristo.

Por el texto registrado mds arriba, comprendemos muy bien la
misién apostdlica. Jests, después de elevar su pensamiento al Padre
Celestial, para recibir sus intuiciones, desciende de la montana, elige a los
Apéstoles que lo debian auxiliar en la divina misidn, y, dirigiéndose a un
lugar donde se hallaban varios prosélitos y una multitud del pueblo que,
salidos de diversas ciudades, habfan ido para oirlo y ser curados por él, les
da la sustanciosa leccién de cémo deberfan ejercer la noble misién, para
cuya tarea los hizo obreros: predica el Evangelio, cura muchos enfermos y
expulsa a los espiritus inmundos que obsesaban a muchos entre la
multitud.

En una breve narrativa es imposible hacer una referencia minuciosa
a todos los Apéstoles. Los reunimos y los resumimos a todos ellos en el
Apéstol Pedro, que, parece que era el orador oficial de la multitud, segin
se desprende de los Hechos de los Apdstoles y de otros pasajes evangélicos.

Lo que se nota en Pedro se ve mds o menos, mutatis mutandis, en
todos ellos; hombres sencillos, risticos, salidos de la plebe, hijos del
pueblo. Pedro, pues, bien puede representar el Colegio Apostélico.

:Cudl es la biografia de ese hombre?

La Historia, basada inicamente en los Evangelios, s6lo nos dice que
Pedro nacié en Betsaida, Galilea, y que era hijo de un tal Jonds, afadiendo
que su nombre legitimo era Simén. Pedro vivia con su mujer y su suegra
en Cafarnaiim, a orillas del Lago Genesaré, donde ejercia la profesién de
pescador, extendiendo su accién de pesca en el Mar de Galilea.

El periodo inicial de la vida cristiana de Pedro, data desde el tiempo
en que Jesds, dejando la ciudad de Nazaret, fijé6 su residencia en
Cafarnaim.

Fue en esa ciudad — la Galilea de los gentiles — camino del mar, mds
alld del Jorddn, que el humilde Nazareno comenzé sus predicaciones,
convidando al pueblo al arrepentimiento, y anunciando la aproximacién
del Reino de los Cielos.

113



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Un dfa Jests se hizo a la mar y vio a dos individuos lanzando sus
redes. Eran los hermanos Pedro y Andrés, que se hallaban ejerciendo su
profesién.

El Maestro los llamé y les dijo_ “Seguidme, y yo os haré pescadores
de hombres.”

Inmediatamente ellos dejaron las redes y siguieron a Jesus.

Desde ese dia en adelante, nunca mds, ni un solo instante, el futuro
Apéstol se separé del Incomparable Doctrinador.

iQué leccion! ;Qué extraordinario y sustancioso ¢jemplo nos es dado
por el Apéstol Pedro, cuya vida fue toda dedicada al amor y a sus
semejantes — por amor a Jesus!

Es 16gico suponer que, si Jesds hubiese escogido como su discipulo a
un rico y letrado, este no serfa mds décil, mds constante, con mds
dedicacién por su Maestro de lo que fue Pedro.

Entretanto, Pedro era un pescador que pasaba la vida entera en su
barca, preso a la profesién que eligié por inclinacién.

:Quién lo moverfa de su canoa, de sus remos, de su red, de sus
peces, que le provefan, a él y a los suyos, la existencia corporal?

¢Quién lo apartarfa del bienestar del hogar, donde reposaba de las
fatigas del dfa, a no ser el Excelso Salvador del Mundo? ;Qué otro le
podria proporcionar carifiosas, dulces, necesarias, convincentes y
cautivantes palabras de liberacién, como las que salian de los labios del
Hijo de Maria?

Pedro, no hay duda, fue uno de los mds amados discipulos de Jests,
el que, en companifa de Juan y Tiago, lo segufa en sus curas y en los
momentos mds necesarios, especialmente en aquellos en los que se
destacaron los m4s transcendentes fenémenos del Cristianismo.

En las ocasiones de mayor ensefianza, cuando habia necesidad de
manifestacién de los mds elocuentes fendmenos, estos tres apdstoles se
encontraban siempre al lado de Jesus.

En el Lago de Genesaré, bajo las rdenes del Maestro y por el poder
de su clarividencia, los discipulos efectuaron la “pesca maravillosa” tan
destacada en los Evangelios.

En su propia casa, en Cafarnaiim, Pedro obtuvo de Jests la cura de
su suegra, que yacia en el lecho aquejada de una terrible fiebre.

A lo largo de los caminos, en los campos, en las ciudades, los
discipulos asistian a los fenémenos de curas y expulsiones de espiritus
malignos, hechos que les deberian servir de leccién para su futuro
ministerio. En el Mar de Galilea, ellos vefan, absortos, bajo las érdenes del
Maestro, la cesacién de la tempestad que amenazaba con naufragar a la

114



CAIRBAR SCHUTEL

frigil barquilla que bogaba como una cdscara de nuez sobre las olas
encrespadas, golpeada por el viento enfurecido.

En el Tabor, dia en que Jesis evocd a los Espiritus de Moisés y de
Elias y se transfiguré para demostrar positivamente la Inmortalidad, los
tres discipulos acompafaron al Maestro, asistiendo boquiabiertos a aquella
fulgurante prueba de la Verdad Espirita que hoy anunciamos.

Por ocasién de la Resurreccién, ellos vieron y conversaron con el
Nazareno, obteniendo asi mds firmeza en sus convicciones de la
inmortalidad.

Todos esos hechos, todas esas lecciones, aliadas a la dulzura de Jests,
deberfan ciertamente concurrir para el trabajo al que los futuros operarios
del Evangelio se aplicarfan para ver realizado el desiderdtum cristiano.

Pero es bueno destacar que, a pesar de todas esas lecciones
transcendentes y vivificadoras, los apdstoles s6lo lo fueron, en verdad,
después que Jests, dejando este mundo, les envié el Espiritu Consolador,
el Espiritu de la Verdad, cuando ellos estaban reunidos en el Cendculo de
Jerusalén; ellos lo recibieron en la forma de “lenguas de fuego”, y se dio
lugar al cumplimiento de la promesa que el Maestro les habia hecho, para
que pudiesen ejercer libremente su tarea misionera.

Fue entonces que el elocuente Verbo de la Verdad brillé
esplendoroso por los labios del “pescador de hombres”. Fue en esa ocasién
que sus dones, en estado latente, se desarrollaron, y los enfermos fueron
curados, y los Espiritus malignos fueron expulsados de los obsesados. Fue
entonces que el Evangelio lucié como un Sol derramando luces, exaltando
a los Espiritus, calentando los corazones en la arena gloriosa del
Cristianismo.

No nos detendremos para destacar los hechos apostdlicos que
marcaron los anales del Cristianismo. El estudiante del Evangelio, verd a
través de esas pdginas las innumerables conversiones, liberaciones y curas,
que, por intermedio de los Apéstoles, fueron realizadas. Basta recordar la
predicacién de Pentecostés, que, sélo de una vez, arrebatd para el redil
cristiano a tres mil personas; o el pasaje referente a la puerta Formosa, del
templo de Jerusalén, donde se restituyé la salud y el andar a un cojo de
nacimiento (*).

El gran desinterés de los Apdstoles es una de las notas destacadas de
los Evangelios y de la Historia del Cristianismo.

No dejemos de citar este ejemplo:

“Habiendo un dia Simdn, el Mago, el Astrélogo, ofrecido a Pedro
cierta cantidad para que este le concediese la gracia de la imposicién de
manos, Pedro le respondié: Perezca contigo tu dinero, pues creiste

115



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

adquirir con €l el don de Dios; arrepiéntete de tu maldad, pues veo que
estds en la amargura de la hiel y en los lazos de la iniquidad.

(*) Al pedido de limosna que le hizo el cojo de nacimiento, Pedro le respondié:
“No tengo plata ni oro; pero lo que tengo, eso te doy: en nombre de Jesucristo, el
Nazareno, echa a andar.” (Hechos, II1, 6).

Para concluir diremos:

La Misién Apostélica es de conversién y de regeneracién bajo los
dictdmenes bdsicos del Amor, sintesis de la Doctrina de Cristo. La misién
religiosa, como se nos presenta, no estd afecta a los sacerdotes sino a los
Apéstoles de todos los tiempos. A estos les corresponde la representacién
de Cristo, de acuerdo con su Doctrina, en que el espiritu sobrepuja a la
letra.

116



CAIRBAR SCHUTEL

LAS BIENAVENTURANZAS

UNA PARTE DEL SERMON DE LA MONTANA

“Al ver las multitudes subid al monte, se sentd y se le acercaron sus discipulos; y se puso
a ensefiarles asi:

“Bienaventurados los pobres de espiritu, porque de ellos es el Reino de los Cielos.

“Bienaventurados los que lloran, porque ellos serin consolados.

“Bienaventurados los man sos, porque ellos heredardn la Tierra.

“Bienaventurados los que tienen hambre y sed de justicia, porque ellos serdn hartos.

“Bienaventurados los misericordiosos, porque ellos alcanzardn misericordia.

“Bienaventurados los limpios de corazdn, porque ellos verdn a Dios.

“Bienaventurados los pacifi cos, porque ellos serin llamados hijos de Dios.

“Bienaventurados los perseguidos por causa de la justicia, porque de éllos es el Reino de
los Cielos.

“Bienaventurados seréis, cuando os injurien, os persigan y digan contra vosotros toda
suerte de calumnias por causa mia. Alegraos y regocijaos, porque vuestra recompensa serd
grande en los cielos. Pues también persiguieron a los profetas antes que a vosotros.”

(Mateo, V, 1-12).

En el mundo hay alegrias, sin embargo, existen mds dolores y
tristezas. Job decia que “el hombre vive poco tiempo en la Tierra y su vida
estd llena de tribulaciones” — Brevi vivens tempore repletur multis miseriss.

Las Escrituras dicen que la Tierra es un Valle de Ligrimas y
compara la vida del hombre a la del obrero que sélo a la noche come su
pan bafado de sudor.

En este mundo, nos sentimos doblegados al peso del dolor; hoy,
manana o después, él no dejard de visitarnos. El peso de los infortunios
acompafia a la Humanidad desde todos los siglos.

El hombre viene al mundo con un grito; un gemido de dolor es su
ultimo suspiro.

De la cuna a la tumba, la senda de la vida estd sembrada de espinas y
banada de ldgrimas. jCudntas ilusiones, cudntas amarguras, cudntos
dolores pasamos en este mundo!

El dolor es una ley semejante a la de la muerte; penetra en el tugurio
del pobre como en el palacio del rico. En este mundo atin atrasado, donde
venimos a progresar, el dolor parece ser el centinela asignado a
despertarnos para la perfeccién.

117



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Max Nordau decfa: “Id de ciudad en ciudad y llamad de puerta en
puerta; preguntad si ahi se encuentra la felicidad, y todos os responderdn:
iNo; ella estd muy lejos de nosotros!”

Pero si es verdad que el Sehor permitié que los sufrimientos nos
asaltasen, no es menos verdad que también nos proporciona la Esperanza,
con que aguardamos dias mejores. “Bienaventurados los que sufren,
porque ellos serdn consolados.”

La Esperanza, es la estrella que dirige nuestras mds bellas
aspiraciones; es la estrella que ilumina la noche tenebrosa de la vida, y nos
hace vislumbrar la estancia de salvacién. La vida en la Tierra es un camino
que nos conduce a los parajes luminosos de la Vida Eterna; no es un
descanso, sino una preparacién para el reposo.

Pablo, el Apdstol de los Gentiles, recorddndonos en una de sus
luminosas Epistolas la Vida Real, dice: “Dia vendrd en que nos
despojaremos de la vestimenta mortal para vestir la de la inmortalidad.”

Atravesamos la existencia en la Tierra como el soldado atraviesa un
campo de fuego y de sangre, y los bravos y los fuertes de espiritu clavan en
las murallas su estandarte y levantan el grito de victoria.

Esto es lo que nos enseha el Espiritismo con su consoladora
Doctrina.

Lleno de compasién por el mundo, Cristo descendié de las alturas,
se sienta en el monte, atrae hacia si a multitudes de desventurados y
comienza su monumental sermdn con las consoladoras promesas:

“Bienaventurados los pobres, los afligidos, los que lloran, porque de
ellos es el Reino de los Cielos.” La “buena palabra”, la Esperanza,
proporciona siempre resignacion, coraje y fe a los desilusionados de las
promesas del mundo.

El hombre que confia y espera en Dios, ve en los sufrimientos el
rescate de sus faltas, el medio de purificarse de la corrupcién. Es necesario
tener fe, es necesario tener Esperanza. Decid al moribundo que, en verdad,
no morird, y él, animado por vuestra palabra, enfrentard la muerte y no
sufrird su aguijén.

La Esperanza es el consuelo de los afligidos, la compafiera del
exilado, la amiga de los desventurados, la mensajera de las promesas de
Cristo.

Pierda el hombre todo: bienes, fortuna, salud, seres queridos,
amigos, pero si la Esperanza, Hija del Cielo, lo envuelve, él prosigue en su
ascension para el bien, para la vida, para la Inmortalidad.

En lo alto del monte, lleno de tristeza por las desventuras humanas,
el Sefior ensenaba a la multitud los medios de conquistar, con el trabajo

118



CAIRBAR SCHUTEL

por el que pasaban, el Reino de los Cielos. Y a todos recomendaba
resignacién en la adversidad, mansedumbre en las luchas de la vida,
misericordia en medio de la tirania, y limpieza de corazén para que
pudiesen ver a Dios. En esa auténtica oracidén, el Sefor prevefa que serfan
injuriados y perseguidos todos aquellos que, creyendo en su Palabra,
encontrasen en ella el apoyo para sus dolores, el lenitivo para sus
sufrimientos; mas recomienda, anticipadamente, que no nos
encolericemos con el mal que nos hicieran, para que sea grande nuestra
recompensa en los Cielos. Dijo mds: que ejemplificisemos nuestra vida
como los profetas que nos precedieron, porque, “bienaventurados han sido
todos los que son perseguidos por causa de la justicia.”

Luchemos contra el dolor, aprovechando esa prueba que nos fue
ofrecida, para la victoria del Espiritu, libre de los lazos terrenos.

Empufniemos la espada de la Fe y el escudo de la Caridad, con todos
sus atributos, y el Reino de Dios florecerd en nosotros, como rogamos
diariamente en el Padre Nuestro, la oracién que Jests nos legé.

119



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

POBRES DE ESPIRITU Y
ESPIRITUS POBRES

“Bienaventurados los pobres de espiritu, porque de ellos es el Reino de los Cielos.”

(Mateo, V, 3).

Dios quiere Espiritus ricos de amor y pobres de orgullo. Los “pobres
de espiritu” son los que no tienen orgullo, los espiritus ricos son los que
acumulan tesoros en los Cielos, donde la polilla no los roe y los ladrones
no los roban.

Los “pobres de Espiritu” son los humildes, que nunca muestran
saber lo que saben, y nunca dicen tener lo que tienen; la modestia es su
distintivo, porque los verdaderos sabios son los que saben que no saben.

Es por eso que la humildad se volvié tarjeta de visita para ingresar en
el Reino de los Cielos.

Sin la humildad, no se mantiene ninguna virtud. La humildad es el
propulsor de todas las grandes acciones y rasgos de generosidad, sea en la
Filosofia, en el Arte, en la Ciencia o en la Religién.

Bienaventurados los humildes; de ellos es el Reino de los Cielos.

Los humildes son sencillos en el hablar, sinceros y francos en el
actuar; no hacen ostentacién de saber ni de santidad; detestan los
aduladores y serviles y de ellos se compadecen.

La humildad es la virgen sin mancha que a todos comprende sin
poder ser por los hombres comprendida.

Tolerante en su sencillez, se compadece de los que pretenden
afrontarla con su orgullo; se calla ante las palabras locas de los simples;
soporta la injusticia, pero descansa con la verdad.

La humildad respeta al hombre, no por sus haberes, sino por sus
virtudes. La pobreza de pasiones, de vicios, de bajas condiciones que
prenden al mundo y el desapego de efimeras glorias, de egoismo, de
orgullo, amparan a los viajantes terrenos que caminan hacia la perfeccién.

Esta fue la pobreza que Jesus proclamé: pobreza de sentimientos
bajos, pobreza de cardcter deprimido. ;Cudntos pobres de bienes terrenos
creen ser dignos del Reino de los Cielos, y, entretanto, son almas
obstinadas y endurecidas, son seres degradados que, sin cubierto y sin pan,
repudian a Jesus y se encierran en los reductos de una fe bastarda, que, en
vez de esclarecer, oscurece, en vez de salvar, condena!

120



CAIRBAR SCHUTEL

No es la ignorancia y la baja condicién las que nos dan el Reino de
los Cielos, sino los actos nobles: la caridad, el amor, la adquisicién de
conocimientos que nos permitan alargan el plano de la vida en busca de
mds vastos horizontes, mds alld de los que divisamos.

Si de la imbecilidad viniese la “pobreza de espiritu” que da el Reino
de los Cielos, los necios, los cretinos, los locos no serfan fustigados en la
otra vida, como nos dicen que son, cuando se comunican con nosotros.

Pobres de espiritu son los sencillos y rectos, y no los orgullosos y
bellacos; pobres de espiritu son los buenos que saben amar a Dios y al
préjimo, tanto como se aman a s{ mismos.

Pobres de espiritu son los que estudian con humildad, son los que
saben que no saben, son los que imploran de Dios el amparo indispensable
para sus almas.

Para estos dijo Jests: “Bienaventurados los pobres de espiritu,
porque de ellos es el Reino de los Cielos.”

121



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

MANSEDUMBRE E IRRITABILIDAD

“Bienaventurados los man sos, porque ellos heredardn la Tierra.”

(Mateo, V, 5).

La delicadeza y la cortesia son hijas dilectas de la mansedumbre.

Por la mansedumbre el hombre conquista amistades en la Tierra y
bienaventuranzas en el cielo.

Enemiga de la irritabilidad que genera la cdlera, la mansedumbre
siempre triunfa en las luchas, vence las dificultades y enfrenta los
sacrificios.

Los mansos y los humildes de corazén poseerdn la Tierra, porque se
elevan en la jerarquia espiritual y se constituyen otros tantos defensores
invisibles del progreso de sus hermanos, guidndoles sus pasos en las veredas
del Amor y de la Ciencia — nobles ideales que nos conducen a Dios.

"Aprended de mi, — dijo Jesds, — que soy humilde y manso de

(o »
corazdn.

Es en Jests en quien debemos buscar las lecciones de mansedumbre
de que tanto carecemos en las luchas de la vida.

Aunque era enérgico, cuando las circunstancias lo exigfan, el
Sublime Redentor sabia hacer prevalecer su Palabra por el poder de la
verdad que la embalsamaba, y sin odio, sin amargura, combatia los vicios,
los embustes que deprimfan a las almas.

Siempre bueno, llano, sincero, caritativo, proporcionaba a sus
oyentes los medios de adquirir lo necesario para la vida en la Tierra y para
la felicidad en el Cielo.

“No os encolericéis para que no sedis condenados.”

La irritabilidad produce la célera y la célera es una de las causas
predominantes de enfermedades fisicas y males psiquicos.

La c6lera engendra la neurastenia, las afecciones nerviosas, las
molestias del corazén: es un fuego abrasador que corrompe nuestro
organismo, es el virus venenoso que mancha nuestra alma.

Hija del odio, la c6lera es un sentimiento mezquino de las almas
bajas, de los Espiritus inferiores.

Sin mansedumbre no hay piedad, sin piedad no hay paciencia, sin
paciencia no hay salvacién.

La mansedumbre es una de las formas de caridad que debe ser
ejercida por todos los que buscan a Ciristo.

122



CAIRBAR SCHUTEL

Es de la cdlera de donde nace la brutalidad que tantas victimas ha
causado.

De la mansedumbre viene la indulgencia, la simpatia, la bondad y el
cumplimiento del amor al préjimo.

El hombre prudente es siempre manso de corazén: persuade a sus
semejantes sin excitarse; previene los males sin apasionarse; extingue las
luchas con dulzura, y graba en las almas progresistas las verdades que sabe
estudiar y comprender.

Los mansos y humildes poseerdn la Tierra, y serdn felices, tanto
como se puede ser en el mundo en que se encuentran.

123



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

RESIGNACION E INDIFERENCIA

“Bienaventurados los que tienen hambre y sed de justicia, porque ellos serdn hartos.”

(Mateo, V, 6),

Bienaventurados los que se rebelan contra la injusticia, pero que son
resignados y serenos.

iAy de los indiferentes, de los que se acomodan, de los cobardes, de
los timidos, que aplauden a la injusticia en provecho propio!

Hay mucha diferencia entre la resignacién y la indiferencia.

La resignacién es la conformidad activa en los inevitables
acontecimientos de la vida.

La indiferencia es la sumisién pasiva a las injusticias deprimentes.

La resignacién estd llena de amor, de sentimientos nobles y de
elevadas pasiones.

La indiferencia anula el amor, aniquila la nobleza del alma, destruye
las virtudes y deprime la moral.

La resignacién en las pruebas es obediencia a los decretos de Dios.

La indiferencia en los sufrimientos es dureza de corazén y ausencia
de sumisién a la voluntad divina.

El resignado es santo, porque la resignacién nace de la paciencia, y la
paciencia es hija preferida de la Caridad.

El indiferente es un anormal: tiene cerebro y no piensa; tiene
corazén y no siente; tiene alma y no ama.

El resignado no aparenta sufrimiento, porque conoce la Ley de Dios
y a ella se somete con humildad.

El indiferente tampoco muestra sentir el dolor, pero, orgulloso y
ajeno a los dictdmenes celestes, repele de si la idea del sufrimiento.

La resignacién es una excelente virtud, que necesitamos cultivar; la
indiferencia es la manifestacién del egoismo, que necesitamos eliminar.

La resignacién es el coraje de la virtud.

La indiferencia es la cobardia de la pasién vil.

Aquella eleva, dignifica, enaltece y santifica.

Esta deprime, desmoraliza, deprava y mata.

“Bienaventurados los que tienen hambre y sed de justicia, porque
ellos serdn hartos.”

Bienaventurados los que no se someten a las injusticias de la Tierra,
ni pactan con los opresores, los viles turibularios de las altas posiciones.

124



CAIRBAR SCHUTEL

LIMPIEZA DE CORAZON

“Bienaventurados los limpios de corazdn, porque ellos verdn a Dios.”

(Mateo, V, 8).

Hay corazones limpios y hay corazones sucios. Para aquellos reservéd
el Sefior la visién de Dios.

Y asi como necesitamos la limpieza del cuerpo, para que el cuerpo
funcione regularmente, con mds razén se hace necesaria la limpieza del
corazdn, para que el Espiritu camine bien.

Es necesario limpiar el corazén para ver a Dios. No existe nadie de
corazén sucio que tenga los ojos abiertos para el Supremo Artifice de
Todas las Cosas,

“La boca habla de lo que sobreabunda en el corazén; del interior
proceden las malas acciones, los malos pensamientos.”

Corazén sucio, hombre sucio; corazén limpio, alma limpia, apta
para ver a Dios.

Se hace necesario limpiar el corazén. ;Pero de qué forma
comenzaremos ese aseo?

Es necesario que nos conozcamos primeramente; €s preciso que
conozcamos el corazén. Nosce te ipsum, condcete a ti mismo. Saber quiénes
somos y los deberes que nos corresponde desempefar; interrogar
cotidianamente nuestra conciencia; gjercitar un culto estrictamente
interno, tal es el inicio de esa tarea grandiosa para la cual fuimos llamados
ala Tierra.

La limpieza de corazén sustituye el culto externo por el interno. Las
genuflexiones, las adoraciones paganas, las oraciones cantadas y susurradas,
no tienen ningun efecto ante Dios.

Lo que quiere el Sefior es la limpieza, la higiene del corazén.

Hacer culto exterior sin el interior, es lo mismo que callar sepulcros
que guardan podredumbres.

Limpiar el corazén es renunciar al orgullo y al egoismo, con toda su
prole maléfica. Es pensar, estudiar, comprender; es creer en el Amado Hijo
de Dios por sus dictdmenes redentores.

Es ser bueno, indulgente, caritativo, humilde, paciente, progresista;
es, en fin, renunciar al mal para abrazar al bien; dejar la apariencia por la
realidad; preferir el Reino de los Cielos al Reino del Mundo, pues sélo
dentro del Supremo Reinado podremos ver a Dios.

125



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

LUZ MORTECINA Y SAL INSIPIDA

“Vosotros sois la sal de la Tierra. Si la sal se desvirtiia, ;con qué se salard? Para nada
vale ya, sino para tirarla a la calle y que la gente la pise. Vosotros sois la luz del mundo. Una
ciudad situada en la cima de un monte no puede ocultarse. No se enciende una ldmpara para
ocultarla en una vasija, sino para ponerla en el candelero y que alumbre a todos los que estin
en la casa. Brille de tal modo vuestra [uz delante de los hombres que vean vuestras obras
buenasy glorifiquen a vuestro Padre, que estd en los Cielos.”

(Mateo, V, 13-16)

El hombre espiritual es el que busca satisfacer la razén y el
sentimiento de sus semejantes, transmitiéndoles con légica y coherencia,
las ensefianzas de Jesus, practicando esa Doctrina Sublime, incomparable
en su grandeza, por las verdades y consuelos que nos proporciona.

El indiferente, el fandtico, el supersticioso, el negativo, el
maldiciente, el hipdcrita, el que no se esfuerza por su engrandecimiento y
no trabaja por el bien en general, es sal insipida, es luz mortecina, que no
sirve para nada mds.

El que no auxilia a los pobres, el que no ensefa a los ignorantes, el
que no se conduele del mal ajeno y no procura aliviarlo, es sal insipida,
s6lo sirve para ser pisada por los hombres, es luz mortecina que
entenebrece en vez de iluminar.

Los discipulos de Jests son la luz del mundo y la sal de la Tierra; su
tarea es esclarecer a sus semejantes y al mismo tiempo procurar
conservarlos fieles a los dictdmenes cristianos, proporciondndoles
consuelos.

La sal insipida no condimenta; la luz mortecina no ilumina.

“De tal modo brille vuestra luz, que los hombres, viendo vuestras
buenas obras, glorifiquen a vuestro Padre que estd en los Cielos.”

126



CAIRBAR SCHUTEL

LOS DOS TESTAMENTOS Y LA
DEROGACION DE LA LEY

“No penséis que he venido a derogar la ley y los profetas; no he venido a derogarla, sino
a darle cumplimiento. Porque os aseguro que, mientras no pasen el cielo y la tierra, ni un
punto ni una coma desaparecerdn de la ley hasta que rodo se cumpla.”

(Mateo, V, 17-18).

Asi como no existen dos “leyes” en vigor, una en oposicién a la otra,
tampoco existen dos “Testamentos” en validez, ambos contradiciéndose,
defrauddndose y aniquildndose.

Existe la Ley, existen los profetas; existieron los Profetas y existieron
la Ley y los Profetas.

Jestis no vino a derogar la Ley y los Profetas, sino a cumplirla;
recordar el cumplimiento de la Ley, trabajar por el cumplimiento de la
Ley, ensefiar el cumplimiento de la Ley, imponer el cumplimiento de la
Ley.

Jests es la Luz del Mundo: esa luz ilumina la Ley, la distingue de lo
que no es Ley, orientando a todas las almas de un modo racional,
inteligible, para cumplir la Ley, obedecer la Ley, practicar las ordenanzas
de la Ley.

Jests es el Camino, la Verdad y la Vida: siendo su principal misién
cumplir la Ley, la Ley debe, forzosamente, limitarse, circunscribirse al
Camino que El personificé, a la Verdad de la que El fue el paradigma, a la
Vida de la que dio el mds vivo ejemplo.

La Ley estd intimamente unida a la incomparable personalidad de
Jests. Lo que a Jesus no se une, no se adapta, no se ajusta, no es Ley; no
es, por tanto, Camino, no es Verdad, no es Luz, no es Vida: es desvio, es
falsedad, es muerte y tiniebla.

“Porque os aseguro que, mientras no pasen el cielo y la tierra, ni un
punto ni una coma desaparecerdn de la ley hasta que todo se cumpla.”

La Ley es eterna, es de todos los tiempos, de todos los pueblos; y su
propésito es hacer felices a los hombres uniéndolos por el mismo ideal a
Dios. El ideal es el Amor.

“El Amor a Dios y al préjimo es la sintesis, el resumen de toda la
Ley y los Profetas.”

127



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Todo lo que inspira desamor a Dios y al préjimo, no es Ley, ni
proviene de la Ley y de los Profetas; todo lo que divide, desune,
desarmoniza a la familia humana, estd fuera de la Ley; todo lo que impide
la libertad, el libre examen, la comprensién, no estd comprendido en la
Ley.

La Ley fue dada por intermedio de Moisés, pero la gracia y la verdad
de la comprensién de la Ley fue dada por Jesucristo; El es la Luz y la
Verdad.

La Ley no es de Moisés; si asi fuese, pasarfa con Moisés, como la ley
de Moisés del diente por diente, ojo por ojo pasd, para no volver mds; no
s6lo desaparecieron de ella el punto y la coma, sino también todo el valor,
toda la potencia, todos los caracteres.

Para que la Ley se cumpla, es necesario que desaparezcan todos los
opresores que, constituyéndose guardias de la Ley, no la practican, sino
que la corrompen. Para que la Ley se cumpla, es necesario que el Viejo
Testamento lo pongamos al margen, porque “En verdad, ningdn otro
fundamento puede ser puesto entre el cielo y la Tierra sino Jesucristo.”

El mayor de los Profetas anuncia al Mayor de los Enviados; el
Mayor Enviado exalta el ministerio de los Profetas, adscrito a la Ley
resumida en el amor a Dios y al préjimo.

Los sacerdotes fueron puestos al margen, como infractores de la Ley;
las iglesias de piedra estdn fuera de la Ley: de ellas no quedari piedra sobre
piedra que no sea derribada. (Lucas, XXI, 6).

Los sacerdotes tienen una ley que no es la Ley, asi como los
cientificos y los politicos tienen una ley, que no es la Ley; sus iglesias, sus
academias, sus palacios tienen sus mandamientos, pero estos mandamientos
no forman la Ley de Dios, son mandamientos y ordenanzas que estdn
fuera de la Ley: han pasado, estdn pasando y pasardn para desaparecer para
siempre.

No puede haber dos Testamentos, no puede haber dos leyes de
Dios: hay un solo Dios, un sélo bautismo, una sola fe, una vinica verdad. La
ley de las sinagogas, de los templos, del monte, fue derogada por Cristo:
“Es llegada la hora, y ahora es cuando no adoraréis a Dios en Jerusalén, ni
en el Monte Garizin, sino en espiritu y verdad, porque son estos los que el
Padre quiere como sus adoradores.” (Juan, IV, 21-24).

La ley de las iglesias no forma parte integrante de la Ley, ella es la
misma de las sinagogas, de los templos, de los montes; la ley de las iglesias
fue denunciada como infraccién de la Ley, por Jesucristo.

La Ley no pasard, ni un punto ni una coma dejard de cumplirse.

128



CAIRBAR SCHUTEL

El Espiritismo repite las palabras de Jesis: “No penséis que vine a
derogar la Ley y los Profetas, no vine a derogarlas, sino a darles
cumplimiento.”

129



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

EL JURAMENTO

“También sabéis que se dijo a los antiguos: No jurards en falso, sino que cump livds al
Seiior tus juramentos. Pero yo os digo que no juréis de ninguna manera; ni por el cielo, porque
es el trono de Dios, ni por la Tierra, porque es el estrado de sus pies; ni por Jerusalén, porque es
la ciudad del gran rey; ni por tu cabeza, porque ningiin cabello puedes volver blanco o negro.

Decid sencillamente si 0 no. Lo que pasa de esto viene del maligno.”

(Mateo, V, 33-37).

El Evangelio es una espada de doble filo que, manejindola a la
derecha y a la izquierda, es capaz de destruir errores seculares y preparar a
la Humanidad para el cumplimiento de la Palabra Divina.

Es imposible comprender el Espiritismo sin el Cristianismo. Este es,
en verdad, la base fundamental de la Nueva Revelacién.

Jestis no vino a destruir la Ley de Dios, sino a darla a conocer. Y el
Espiritismo repite las palabras del Hijo de Dios.

Siendo nuestra meta hacer renacer en las almas el sentimiento
cristiano, se hace necesario desembarazarla de los intereses de secta, que las
prenden al yugo de los dogmas.

La palabra de Jests no puede pasar, ni una coma le serd quitada; la
luz ha de resplandecer en las tinieblas para iluminar a los hombres la senda
de la perfeccién que el Maestro trazé.

iQuién podrd disponer, aunque sea de un hilo de cabello, para
contrariar la Ley de Dios, si a nadie le es dado volverlo realmente blanco o
negro!

El hombre de bien, aquél que tiene por norma de vida el Evangelio,
nada hace sin pensar, sin dejar de madurar el raciocinio, sin buscar, en las
inspiraciones de lo Alto, los consejos para sus decisiones, que nunca
alcanzan el juramento y se basan siempre en el sy en el no. Si, si; no, no;
lo que pasa de esto es de mala procedencia.

El juramento puede ser una institucién humana, pero no divina. ;
con qué autoridad ordenamos a nuestros semejantes jurar con la mano en
el Evangelio, cuando es en ese mismo Libro donde se lee la expresa
prohibicién del juramento, que en el propio decir de Jestis “es de mala
procedencia’!

El Sefior nos dio la inteligencia, la razén y la libertad, para que no
nos esclavicemos a quien quiera que sea.

130



CAIRBAR SCHUTEL

El juramento es una condicién de servicio que desagrada: nos
deprime el cardcter y nos fuerza a la ejecucién de actos que muchas veces
reprobamos.

La exigencia del juramento tuvo comienzo en las agremiaciones
religiosas, que se desviaron del Cristianismo, para mantener sus principios
dogmdticos.

Necesitamos liberarnos de las religiones opresoras que explotan la
conciencia humana y les esclavizan la razén.

Si, sf; no, no. Y lo que estd escrito, es lo que nos corresponde
expresar en nuestras resoluciones.

131



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

LA RELIGION DE LOS HOMBRES Y
LA RELIGION DE DIOS

“Sabéis que fue dicho: Amards a tu préjimo y odiards a tu enemigo. Pero yo os digo:
Amad a vuestros enemigosy orad por los que os p ersiguen, para que sedis hijos de vuestro Padre
celestial que hace salir el sol sobre buenos y malos y hace llover sobre justos e injustos. Porque si
amdis a los que os aman, ;jqué mérito tendréis? ;No hacen eso mismo los publicanos? Y si
saluddis solamente a vuestros hermanos, ;qué hacéis de especial? ;No hacen eso también los
paganos? Vosotros sed perfectos, como vuestro Padre celestial es perfecto.”

(Mateo, V, 43-48).

“Cuando los fariseos oyeron que habia tapado la boca a los saduceos, se reunieron, y
uno de ellos, docror en la ley, le preguntd para tentarlo: Maestro, ;cudl es el principal
mandamiento de la ley? El le dijo: Amards al Sefior, tu Dios, con todo tu corazdn, con toda tu
alma y con toda tu mente. Este es el principal y el primer mandamiento. El segundo es
semejante a este: Amards a tu prdjimo como a ti mismo. En estos dos mandamientos s

resumen toda la ley y los profetas.”

(Mateo, XXII, 34-40).

La Religién de los hombres no es la Religién de Dios. La religién de
los hombres se resume en los sacramentos: bautismo, confesidn,
confirmacién, matrimonio, misas, extremauncién, procesiones, fiestas,
dfas de santos.

La Religién de Dios es caridad, misericordia, paz, paciencia,
tolerancia, perdén, amor a Dios y amor al préjimo.

La religién de los hombres es misericordia sujeta al dinero.

La Religién de Dios estd exenta del dinero del mundo.

La religién de los hombres circunscribe la razén y el sentimiento,
prescribiendo la ignorancia; no admite la evolucién.

La Religién de Dios reclama el estudio y proclama el progreso.

La religién de los hombres consiste en dogmas y misterios que la
conciencia rechaza y el sentimiento repudia.

La Religién de Dios derriba las barreras de lo sobrenatural y afirma
que nunca dijo, ni dird la dltima palabra, porque es de evolucién
permanente.

La religién de los hombres esclaviza a las almas, esclaviza la
inteligencia, anula la razén, condena el andlisis, la investigacién y el libre
examen.

132



CAIRBAR SCHUTEL

La Religién de Dios manda al individuo, como Pablo, a examinarlo
todo, crecer con todo el conocimiento, hacer el estudio critico de lo que le
fuera presentado para separar lo bueno de lo malo y no tener tropiezo en el
“dia de Ciristo”.

La religién de los hombres no tiene espiritu: para ella el Evangelio es
letra muerta, no tiene la Palabra de Jesus; sus santos son de madera y
barro; sus virtudes, de incienso y alhucema; sus obras son jolgorios, fiestas
ruidosas, de juegos, de fanfarrias; sus ornamentos, de cintas y papeles de
colores.

La Religién de Dios es vivificada por el Espiritu de la Vida Eterna,
es accionada por las Revelaciones Sucesivas, se basa en la Palabra de Jesus,
en los Evangelios, en las Epistolas Apostélicas. Sus santos son Espiritus
vivos, puros, o que se estdn purificando y que vienen a comunicarse con
los hombres en la Tierra, para guiarlos a la Verdad; sus virtudes son las
curas de los enfermos realizadas por esos Espiritus, las manifestaciones de
materializaciones, de transportes, de fotografia, que vienen a dar la certeza
de la Inmortalidad y a establecer la Verdadera Fe.

La religiéon de los hombres es la afliccidn, la desesperacién, la
muerte; al enfermo sélo le ofrece la confesién auricular; al agonizante, la
extremauncién y después de la muerte el De-Profundis con las
consecuentes misas, que constituyen un gravamen eterno para la familia
del muerto.

La Religién de Dios es el consuelo, la esperanza, la vida: al enfermo
le da remedios, fluidos divinos para calmar el sufrimiento; al agonizante le
revela el Reino de la Inmortalidad y afirma que la Vida continda
independiente de la vida en la Tierra; da de gracia la misericordia,
envuelve al paciente en amor y a todos recomienda la oracién gratuita
como medio de auxiliar a los que sufren.

La religién de los hombres estd compuesta de una jerarquia que
comienza en el pequefio cura de aldea para elevarse a través de las
dignidades de can6nigo, monsefior, obispo, arzobispo, cardenal, al caporal
mayor, el Sumo Pontifice Infalible, el Papa; cada cual se distingue por la
tonsura, vestimenta, rubfs, pedrerfa de esmeraldas, brillantes, diamantes y
ropajes de seda, de parpura, de Holanda: obligando al Adbito a hacer al
monje.

La Religién de Dios es suministrada por el Espiritu, por intermedio
de los dones espirituales de los que habla el gran Apdstol de la Luz en su
gloriosa Epistola, hoy de divulgacién mundial; ella no distingue al
religioso, al cristiano, por el hdbito, por la capa, por la sotana, por los
anillos, por la corona, por la mantilla, por los rosarios, por las medallas,

133



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

por las cruces, porque cualquier hipdcrita puede utilizar esas insignias;
pero reconoce al cristiano, al religioso por el cardcter, por el criterio, por la
fe que de él emana, por la caridad que lo caracteriza, por la esperanza no
fingida que manifiesta.

La religién de los hombres persigue, anatematiza, sirve y ampara a
sus propios perseguidores, detractores, calumniadores y adversarios.

La religién de los hombres se ilumina a la luz del aceite, de la cera,
de la electricidad.

La Religién de Dios es la Luz del Mundo y de todo el Universo.

La religién de los hombres es insipida, corruptible; utiliza la sal
material.

La Religién de Dios es la sal de la Tierra: conserva, transforma y
purifica.

La religién de los hombres tiene iglesias de piedra, de tierra, de cal,
de hierro, de madera.

La Religién de Dios tiene por Iglesia, como dice el Apéstol, almas,
espiritus vivificantes.

Las iglesias de los hombres son de materia inerte, caen al embate de
los vientos, de las tempestades, de las corrientes.

Contra la Iglesia de Dios los elementos no prevalecen; ella es
imperecible y se nos muestra cada vez mds viva, mds luminosa.

La religién de los hombres es la opresién, el orgullo, el egoismo, la
mercancia.

La Religién de Dios es la de la libertad, de la humildad, del amor,
del desinterés. La religién de los hombres no es la Religién de Dios: la
religién de los hombres es de los hombres y para los hombres.

La Religién de Dios es la Luz Universal que proclama la Verdad, el
Camino y la Vida, repitiendo la Palabra del incomparable sabio y santo,
Jesucristo: Amad a vuestros enemigos; orad por los que os calumnian; que
vuestra justicia sea mayor que la de los escribas y fariseos; amad a Dios y al
projimo, porque en este amor se fundan la Ley y los Profetas; sed perfectos como
perfecto es vuestro Padre Celestial.

134



CAIRBAR SCHUTEL

LA VIDA EN LA TIERRAY LA VIDA
ETERNA

“Porque €50 05 digo: No os angustiéis por vuestra vida, qué vais a comer; ni por vuestro
cuerpo, qué vais a vestir. Porque la vida es mds que el alimento, y el cuerpo mds que el vestido.
Mirad las aves del cielo; no siembran, ni siegan, ni recogen en graneros, y vuestro Padre
celestial las alimenta. ;No valéis vosotros mds que ellas? ;Quién de vosotros, por mucho que
cavile, puede ariadir una sola hora al tiempo de su vida? Y del vestido, ;por qué os preocupdis?
Mirad como crecen los lirios del campo, no se fatigan ni hilan; pero yo os digo que ni Salomdn
en todo su esplendor se vistié como uno de ellos. Pues si Dios viste ast a la hierba del campo,
que hoy es y masiana se la echa al fuego, ;no hard mds por vosotros, hombres de poca fe? No os
inquietéis, diciendo: “;Qué comeremos?” o “;qué beberemos?” o “;Cémo vestiremos?” Por todas
esas cosas se afanan los paganos. Vuestro Padre celestial ya sabe que las necesitdis. Buscad
primero el Reino de Dios y su justicia, y todo eso se os dard por aniadidura. Asi que no os
inquietéis por el dia de maniana, que el maiiana traerd su inquietud. A cada dia le bastan sus
problemas.”

(Mateo, VI, 25-34).

El propésito de la vida en la Tierra es el perfeccionamiento del
Espiritu. Aquél que asi lo comprende se eleva, se dignifica, y, libre de las
dificultades materiales, sube a las alturas inaccesibles al sufrimiento,
alcanzando la felicidad eterna.

Aquél que asf no lo quiere comprender se rebaja, se desmoraliza, y,
absorbido por las malas pasiones, desciende a los abismos del dolor, para
expiar y reparar las faltas, las transgresiones de las leyes divinas. El que vive
de la carne, muere; el que vive del Espiritu es inmortal.

Luchas, fatigas, trabajos y dolores son luces para los vivos y sepulcros
para los muertos. Unos se mantienen serenos y resistentes por encima de
las miserias terrestres; otros yacen bajo los escombros amontonados por el
tifén inclemente de la adversidad.

El que ve con los ojos de la carne, ve miserias, estertores, muerte; el
que ve con los ojos del Espiritu, ve flores que se marchitan, prados
devastados, riachuelos que se secan, fuentes que no echan agua, dafo,
mutilaciones, caddveres putrefactos; pero ve también colores que son
perfumes, luces que son fuerzas, vidas que despuntan, seres que se agitan,
almas que viven y Espiritus que vivifican.

En el panorama del Universo se muestran las dos caras de la Vida
como el anverso y el reverso de la moneda: cada efigie tiene su valor
encima o debajo de la “paz cambiante”.

135



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Nada se pierde, nada se desvaloriza en la ecuacién propuesta para
llegar a la incégnita de la Perfeccién Espiritual.

La Ley ve pasar el tiempo, las generaciones, la Tierra y el cielo, pero
permanece inflexible, perfeccionando las generaciones, la Tierra, el cielo,
en su accidn lenta, pero decisiva y depuradora.

El propésito de la vida es el cumplimiento de la Ley, y el
cumplimiento de la Ley, es la Perfeccién.

Los que transgreden la Ley descienden por los lodazales de las
pasiones viles a los abismos tenebrosos del dolor; pero, aguijoneados por el
dolor, suben a las cimas de las glorias inmortales.

Los que cumplen y proclaman el cumplimiento de la Ley, vuelan
entre las luces, colores y perfumes a las Eternas mansiones de los Espiritus
Soberanos, donde la armonia, la verdad y la paz imperan en la plenitud de
sus derechos divinos.

La vida en la Tierra, para aquellos que en la Tierra tienen su tesoro,
termina en la tumba, porque sélo con el renacimiento alcanzardn la Vida
Eterna. La Vida en la Tierra, para los que acumulan tesoros en los Cielos,
es la senda luminosa que une la Tierra a los Cielos, es la senda
comunicativa que les permite pasar para apoderarse de ese tesoro. Los que
viven en la Tierra por la Tierra, son de la Tierra; los que viven en la Tierra
sin ser de la Tierra, son de los Cielos. La vida en la Tierra es efimera; la
Vida en los Cielos es eterna; y la propiedad de la Vida Eterna consiste en
el cumplimiento de la Ley: “Buscad el Reino de Dios y su justicia, que
todo lo demds os serd dado por afadidura.”

136



CAIRBAR SCHUTEL

LOS DOS CAMINOS Y LAS DOS
PUERTAS

“Entrad por la puerta estrecha. Que es ancha la puerta y espacioso el camino que lleva
a la perdicion, y son muchos los que entran por ella. Y es estrecha la puerta y angosto el camino
que lleva a la vida, y son pocos los que la encuentran.”

(Mateo, VII, 13-14).

Dos son los caminos que se presentan a los hombres: el de la
Evolucién y el de la Degradacién.

También son dos las puertas que se abren a la pobre criatura
humana: la puerta de la Vida y la puerta de la Muerte.

Aquellos que caminan por el Camino de la Evolucién, han de pasar
forzosamente, por la puerta estrecha que conduce a la Vida.

Los que descienden al declive de la degradacién, han de atravesar la
puerta ancha para vivir en la Muerte.

iHay vida en la Vida y hay “vida” en la Muerte!

En la vida de la Tierra hay muerte; en la Vida del Espacio la vida
vencié a la muerte.

El Camino de la Evolucién es angosto, pocos son los que lo
encuentran, pero grande es el nimero de los que no quieren encontrarlo,
pues oyeron decir que es “angosto”.

El Camino de la Degradacién es espacioso, muchos son los que por
él pasan y de él no quieren salir, por ser espacioso y facilitarles una serie
considerable de diversiones.

El Camino del Progreso se ve con los ojos del alma, y el alma lo
desea, ardientemente, para la adquisicién de sus destinos felices; el de la
Degradacién proporciona en el presente los gozos efimeros del mundo y el
hombre material por él camina preso a esas delicias perecibles.

El Camino del Progreso, por ser angosto, exige conocimientos,
reclama atencién, criterio y raciocinio, para que no se incline para la
derecha o para la izquierda.

El Camino de la Degradacién estd guarnecido de todos los
atractivos, festejado con todas las musicas: en él los cinco sentidos
humanos se fascinan, se embriagan por las sensaciones exteriores,
aniquilando al Espiritu que habla a la conciencia, adormeciendo al alma
que deja de agitar la razén.

137



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Para subir por el Camino de la Evolucién y entrar por la puerta del
Progreso, es necesario Prudencia, Fortaleza, Temperancia, Rectitud, Fe,
Esperanza y Caridad. Por eso: “Estrecha es la puerta y angosto es el
camino que conduce a la Vida, y pocos son los que la encuentran.”

El Camino de la Degradacién es el de la Soberbia, el de la Avaricia,
el de la Lujuria, el de la Ira, el del Odio, el de la Gula, el de la Pereza y el
de la Envidia, de lo que todo el mundo estd lleno; he aqui el por qué:
“Ancha es la puerta y espacioso es el camino que conduce a la perdicién y
muchos son los que entran por ella.”

Entrad por la Puerta Estrecha porque es la que da entrada a la Vida
Eterna.

138



CAIRBAR SCHUTEL

LOS DOS FUNDAMENTOS

“El que escucha mis palabras y las pone en prictica se parece a un hombre sensato que
ha construido su casa sobre roca. Cayd la llwvia, se desbordaron los rios, sop laron los vientos y
se echaron sobre ella; pero la casa no se cayd, porque estaba cimentada sobre la roca. Y todo el
que escucha mis palabras y no las pone en prictica se parece a un hombre insensato que ha
construido su casa sobre arena. Cayd la lluvia, se desbordaron los rios, soplaron los vientos y se
precipitaron sobre ella, y la casa se cayd y se arruind totalmente.”

(Mateo, VII, 24-27).

En esta alegoria Jesis compara la creencia con un edificio; la buena
creencia es semejante al sélido edificio construido sobre la roca; la mala
creencia es como un edificio de mala construccién, levantado sobre la
arena movediza.

Existen, pues, dos creencias: la creencia verdadera y la falsa creencia.

La buena creencia nace del estudio, del libre examen, de la
observacidn; es la creencia activa, racional y cientifica.

La mala creencia es pasiva, tradicional, hereditaria; acepta los
dogmas que le son sugeridos, sin conciencia, sin analizar, sin conviccién.

La verdadera creencia representa el edificio construido sobre la roca;
la falsa, la edificada sobre la arena movediza.

La alegoria es magnifica.

Quien quiere construir un buen edificio, de duracién y que pueda,
por su solidez, resistir las intemperies, busca un buen terreno, cava
cimientos, echa y asienta sobre esos cimientos una base de piedras para que
los cimientos soporten el peso de la casa. Sélo después serd cuando levante
las paredes y concluya el edificio.

Existen otros que no hacen cuestién de terreno, ni de cimientos.
Construyen en cualquier lugar y hasta incluso sin cimientos. Estas casas no
ofrecen garantias y se vuelven peligrosas para sus habitantes.

Asi es la Religién: quien busca con buena voluntad y libre de ideas
preconcebidas la Verdad, y estd dispuesto a abrazarla, estd edificando sobre
la roca; quien se somete a cualquier doctrina, sin conciencia de lo que
hace, edifica sin base y en terreno movedizo.

Pero, asi como no es suficiente encontrar el terreno para hacer la
casa, tampoco es suficiente encontrar la Verdad para tenerla en si. Es
preciso construir la creencia, como se construye una casa.

139



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Después que se encuentra el terreno, se toma posesién de él y se
comienza la construccién: primero los cimientos, después las paredes,
después el tejado, después el acabado interior y el exterior.

Asi es también cuando se encuentra la Verdad, después de haberla
buscado y de estar seguro por la investigacién, examen, raciocinio, que es,
de hecho, la Verdad, urge tratar la construccién de la creencia,
comenzando por los cimientos y estos han de ser forzosamente los mismos
puestos por Jests, la Revelacién Divina, como dice El a sus discipulos:
“Sobre esta piedra edificaré mi Iglesia”. (Mateo, XVI, 13-19). Y asi, con el
material venido del Cielo y con el trabajo y esfuerzo que empleamos,
vamos, poco a poco, construyendo el edificio de la creencia que tanto mds
s6lido y mds bello serd, cuanto mayor fuese la dedicacién que tuviéramos
para ver terminada esa obra grandiosa, que serd nuestro eterno abrigo.

Jestis comparé ambas formas de creencia, una, a un edificio bien
construido, y la otra, a una casa mal edificada.

Un edificio bien construido nos guarda de las intemperies y de las
tempestades, nos libra de los malhechores, nos da sosiego y paz.

Asi es la verdadera creencia: nos consuela en las pruebas, nos libera
de las emboscadas de los Espiritus maléficos, nos da calma, coraje y
fortaleza para vencer.

Una casa mal edificada corre el riesgo de ser abatida por las
tempestades y de derrumbarse a la influencia de la corriente; sujeta de ser
asaltada, siempre nos causa sobresaltos.

La creencia ciega es semejante a una casa asf construida o adquirida;
esa creencia popular, tradicional, hereditaria, sin Evangelio, sin Jesucristo,
sin examen, sin raciocinio, en el primer momento de la adversidad,
amenaza tales ruinas que ponen en peligro a sus propios adeptos.

La creencia no es una mercancia que se adquiere en la plaza, ni la
dddiva que se acepta para ser agradable. La creencia comienza por el
estudio y por la investigacién; crece en nosotros a medida que la
cultivamos. La creencia es la que nos ilustra y nos hace aproximarnos a
Dios.

Las casas mal edificadas estdn sujetas a la demolicién. La creencia
bastarda debe ser repudiada para dar lugar a la nueva edificacién sobre
s6lidos fundamentos.

Examine cada cual su creencia y observe si la “casa” es de sélida
construccién y si estd levantada sobre fundamento inamovible.

140



CAIRBAR SCHUTEL

JESUS Y EL CENTURION

“Al entrar Jesiis en Cafarnasim, se le acercd un oficial suplicdndole: Seiior, mi criado
estd paralitico en casa con unos dolores terribles. Jesiis le dijo: Yo iré a curarlo. El oficial
respondid: Senior, no soy digno de que entres en mi casa; dilo solo de palabra, y mi criado
quedard curado. Porque yo, que soy un hombre sujeto al mando, tengo bajo mis drdenes
soldados, y digo a este: Vere, y va; y a otro, ven, y viene; y a mi criado: haz esto, y lo hace.
Jesits, al oirlo, queds admirado y dijo a los que lo seguian: Os aseguro que en Israel no he
encontrado a nadie con una fe como esta. Muchos del oriente y del occidente vendrin y se
sentardn con Abraham, Isaacy Jacob en el reino de Dios, pero los hijos del reino serdn echados
a las tinieblas de fuera: alli serd el llanto y el crujir de dientes. Y Jesiis dijo al oficial: Anda, y
que suceda como has creido. Y en aquella misma hora el criado se curd:”

(Mateo, VIII, 5-13).

Cafarnadm, era una de las grandes ciudades de Galilea, muy
proxima a la desembocadura del Rio Jorddn, donde Juan Bautista
acostumbraba hacer sus predicaciones, convidando al pueblo al
arrepentimiento de los pecados.

Y como queda en el camino comercial que iba de la ciudad de
Damasco al Mar Mediterrdneo, el gobierno romano tenia alli un ejército
compuesto de cien soldados, bajo la direccién de un comandante.

Ese comandante tenfa el titulo de centuridn, justo porque
comandaba cien soldados. Por lo que se comprende de la parte que
acabamos de leer, cuando el centurién tuvo conocimiento de la entrada de
Jests en la ciudad de Cafarnatim, sin perder mds tiempo se visti6 el
uniforme y se fue en busca del Joven Nazareno, y, encontrdndolo luego, se
quejé del mal que sufria su criado: “Mi criado estd paralitico en casa, con
unos dolores terribles.”

Ahora, siendo Cafarnadm una ciudad populosa, de cierta
importancia, hasta el punto de ser protegida por un ejército de cien
soldados, comandado por un centurién, forzosamente habria algunos
“médicos” residentes alli — pues en aquél tiempo ya los habia; tanto es as
que uno de ellos, Lucas, se hizo apdstol de Jests.

Por lo que dice el Evangelio, podemos también saber que la
enfermedad que atacd al criado del Centuridn era pardlisis; pardlisis que
ocasionaba grandes sufrimientos; sabemos atin mds, que la enfermedad del
hombre era grave, y que ese criado del centurién, segin afirma Lucas, que
era médico, estaba hasta moribundo, en las convulsiones de la agonia, alas
puertas de la muerte. Es imposible, pues, que el centurién, que era persona

141



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

de recursos, y que estimaba mucho a su criado, no hubiese llamado a
médicos para tratarlo.

El enfermo no podia haber quedado hasta ese momento sin
medicacién, aunque la medicacién lo hubiese mejorado.

Probablemente desanimado con el tratamiento de la Ciencia de
aquél tiempo, el centurién, hombre instruido, sabiendo de las curas que
Jesus habia realizado, pues, poco antes de entrar en Cafarnadm, el Maestro
habia curado a un leproso, decidié valerse del Gran Médico Espiritual para
curar al criado.

El centurién actué sabiamente, porque su peticién fue recibida con
toda consideracién:

“Yo iré a curarlo!”, dijo Jestds. Admirable frase esta: ;Yo iré a
curarlo!”

:Cudl es el médico que, sin ver al enfermo, sin examinarlo; sin ver
sus ojos, tocar el vientre, el higado, el pecho o sus costillas; sin auscultar el
corazén o los pulmones; sin hacer andlisis de orina, o de esputos, o de
heces; sin averiguar del enfermo, o de la persona que lo asiste, dénde
siente dolor; si come, si bebe, si tiene fiebre, puede decir categdricamente a
cualquiera que lo llama para socorrer un sufriente: “Yo iré a curarlo”?

Sabemos que todos los médicos pueden decir, al ser llamados para
asistir a un enfermo: “Yo iré a tratarlo”, ;pero decir: “yo iré a curarlo”?

Sélo hubo uno en la Tierra que, sin tomar el pulso, sin poner
termdémetro, sin preguntar sintomas y sin ver al enfermo, ni saber su
nombre, ni su edad, pudo afirmar sabia y categdricamente, cuando le
pedian auxilio: “Yo iré a curarlo”

Por eso siempre afirmamos que Jesis fue el mayor de todos los
médicos y que nadie fue, ni es tan sabio como él. El Maestro no trataba al
enfermo, no alimentaba enfermedades; curaba a los enfermos, mataba las
enfermedades. Su accién en el mundo fue verdaderamente estupenda,
extraordinaria, maravillosa. Sélo €l era capaz de hacer lo que hizo; sélo él
es capaz también hoy de hacer lo que nosotros necesitamos; y lo harg, si,
como el centurién, sabemos implorar su asistencia.

Vimos que Jests se ofrecié inmediatamente a ir a la casa del
centurién para curar al enfermo. Pero, ;qué pensé el centurién a la
respuesta del Maestro?

“Senor! No soy digno de que entres en mi casa; sin embargo, di
solamente una palabra, y mi criado ha de sanar. Porque también soy
hombre sujeto a la autoridad y tengo soldados a mis 6rdenes, y digo a uno:
ve alli, y él va; a otro: ven acd, y él viene; a mi criado: haz esto, y él lo
hace.”

142



CAIRBAR SCHUTEL

iCudntas ensefianzas se extraen de estas palabras, que, no siendo de
Jesucristo, fueron, entretanto, dichas ante El y merecieron su aprobacién!
“Yo no soy digno de que entres en mi casa.” Esta es la frase que todos
nosotros deberfamos siempre, en nuestras oraciones, en nuestros ruegos de
todo corazén, dirigirle al Maestro, cuando, todos los dias, le solicitamos
gracias y beneficios: “Sefior! Dadnos esto o aquello; haznos este o aquél
beneficio, pero no vengas a nuestra casa, porque no somos dignos de que
entres en nuestro hogar. Nuestras pasiones, nuestros vicios, nuestra
inferioridad y nuestros pequefio corazén nos hacen avergonzarnos en tu
presencia.”

Pero, infelizmente, no es eso lo que decimos. Todos llaman a Jests
en sus casas, todos quieren verlo a su lado; y algunos hay que pretender
encerrarlo en un armario, o devorarlo, meterlo en el vientre. (*)

iVed qué iniquidad, qué naturaleza avara de humildad tiene la
criatura humana!

(*) Alusién alaingestién de la ostia, que, segtin el catolicismo, encierra al propio Jesus.

El criminal se constrifie ante el magistrado: el reo se avergiienza ante
los jueces; la criatura humana, negra de ignorancia, repulsiva de orgullo y
vanidad, horrenda de egofsmo, se cree tan iluminada, tan casta, tan pura,
hasta el punto de llamarse hermana del Corazdén de Jests; de ese Corazén
Inmaculado, purisimo, que no palpita si no para hacer sentir el amor; que
no mueve sus labios si no es para transmitir, a los sufrientes, una parte de
su purisimo afecto; que no habla si no es para bendecir y ensefiar; que no
brilla si no es para arrancar a las almas de las tinieblas, del libertinaje, de
las mentiras y de los engafios.

No, no era necesario que el Espiritu Purisimo entrase en casa del
centurién para que el criado de ese comandante quedase libre de la
enfermedad; asi como no era necesario que el centurién fuese
personalmente a abrir las “puertas de la cdrcel” para liberar de ella a un
prisionero que dejase libre.

“También yo soy un hombre sujeto a la autoridad, Sefor; no eres
s6lo tu el que estds bajo el dominio de la autoridad; yo también lo estoy;
con la diferencia de que mi autoridad es de la Tierra y la tuya es del Cielo.
Mi jefe es el gobernador romano; y tu jefe es el Gobernador del Universo.
Pero, a pesar de eso, yo tengo soldados a mi disposicién; asi como también
sé que tu tienes legiones de Espiritus santificados por tu Palabra, que estdn
bajo tu dominio. Yo le digo a uno de mis soldados: ve para alld, y él va; a
otro: ven para acd, y €l viene; a otro: haz esto o aquello, y él lo hace; td, de
la misma forma, mandas en tu ¢jército; tus soldados y tus criados hacen

143



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

todo lo que td ordenas, asi como los mios hacen todo cuanto yo ordeno.
“Di una sola palabra, y mi criado sanard”, porque yo también, cuando
quiero hacer cualquier cosa, sea prender a un perturbador o liberar a un
prisionero, digo sélo una palabra, y son cumplidas inmediatamente mis
6rdenes.

Y Jests, maravillado ante la fe que amparaba al centuridn, lleno de
alegria ante las palabras del soldado romano, se dirigié a sus discipulos y
les dijo: “En verdad os digo, que ni en Israel hallé tan grande fe”

La luz no fue hecha si no para iluminar, asi como la Verdad para
liberar, la Esperanza para consolar y animar, la Caridad para amparar y
purificar, y la Sabiduria para guiar y engrandecer.

Todas estas virtudes, todos estos dones celestiales, que llenan a la
criatura de bienestar y de paz, son rayos coloridos de un mismo Sol, son
reflejos multicolores de una misma estrella, que orienta a los pueblos, que
encamina las naciones, que eleva la dignidad humana, y cuyas luces
penetran en el corazén, suben al cerebro y se expanden en el alma. Esa
venturosa claridad de los cielos a la que nosotros llamamos Fe, implantada
en el Espiritu humano, nace como el grano de mostaza de la pardbola,
crece y vuelve a crecer; crece siempre sin parar, y, cuando le llega el
momento feliz de no elevar mds sus tallos, de no alargar mds sus ramas, de
no engordar mds su tronco, de no extender mds sus raices; cuando llega ese
momento, en que a nuestros ojos parece completada la cuenta de sus dias,
concluido su itinerario, finalizada su vida, es entonces que le es llegado el
momento de mayor crecimiento, de mayores trabajos, de mds productiva
Vida, porque es entonces que ella va a fructificar, para después, extenderse
en ramificaciones cada vez mds inmensas y crecientes, hasta el punto de
hacerse campo y cubrir una extensién considerable de terreno. Esta fue la
Fe que Jests salud6 con alegria, cuando la vio cultivada por el soldado
romano; esta fue la Fe, engrandecida por los conocimientos, purificada por
la humildad, santificada por la oracién en la persona del centurién, que el
Maestro justificé, diciendo: “En verdad os digo que ni en Israel hallé tan
grande fe.”

Ademds de decir a sus discipulos cerca del centurién: “En verdad os
digo que ni en Israel encontré tan grande fe”, el Maestro afadid, ain,
como para servir de incentivo a aquellos que lo ofan, para que estudiasen,
para que hiciesen también crecer la fe que posefan:

“Os digo que muchos del oriente y del occidente vendrdn y se
sentardn con Abraham, Isaac y Jacob en el reino de Dios, pero los hijos del
reino serdn echados a las tinieblas de fuera: alli serd el llanto y el crujir de
dientes.”

144



CAIRBAR SCHUTEL

Aquellos que estuvieran fuera de las Iglesias que paralizan el
crecimiento de la Fe; aquellos que tienen la felicidad de no pertenecer a ese
Reino del Mundo, donde los sacerdotes aprisionan a las almas, la politica
deprime el cardcter y la ciencia vacia entenebrece; aquellos que estdn en el
Oriente o en el Occidente, de un lado o de otro, pero no estdn dentro del
Reino del Farisaismo; aquellos que no son hijos de ese reino, porque sélo
tienen como paternidad, como dominio el Reinado de Dios — esos han de
subir a las regiones de la felicidad y de la luz, donde estdn los Espiritus
Puros, que antes vivieron en este mundo — Abraham, Isaac y Jaco. Han de
sentarse a la mesa espiritual, donde les serdn ofrecidos nuevos y mds
sabrosos manjares, para engrandecer atin mds su Fe, para hacerla mayor,
mds robusta, mds viva, mds luminosa, mds sabia y mds divina.

Y los hijos de este reino, de este reino de mentira, de la mercancia,
del orgullo, de la hipocresia, de las exterioridades y de la idolatrfa,
quedardn inmersos en esas mismas tinieblas creadas por ellos; paralizardn
la creencia, como una poza de agua en el camino; abdicardn los derechos
del crecimiento, del engrandecimiento, de la floracién de esa plantacién
cuya simiente les colocard Jests en el corazén; no tendrdn ningdn drbol
que les dé sombra, ni flores que les den perfume, ni frutos para
alimentarse; y llorarin de hambre y serd el crujir de dientes en el
sufrimiento, en las tinieblas.

Y habiendo Jests dado todas esas ensefianzas a unos, y bendiciones a
otros, pues tanto las ensefanzas, como los aplausos del Maestro, son
bendiciones de perfeccidén, es decir, de perfeccionamiento, después de que
Jests exalté la Fe del Centurién, concluyé su leccién diciendo al
comandante del ejército:

“{Vete, y como creiste, asf te serd hecho!”

“Como creiste, asi te serd hecho” y el centurién fue y encontré a su
criado curado, sano.

:Cémo crey6 el centurién?

:De qué forma crefa él que se debfa hacer la cura de su criado?

Naturalmente que, con la autorizacién y el mandato de Jesus,
algunos de los Espiritus que acompanaban al Maestro, en su Misién, irfan
a casa del centurién y la cura se realizarfa. Porque, como dijo ¢l al
Nazareno, “no necesitas venir a mi casa, Sefior, pero con una palabra tuya
mi criado habrd de sanar”; de la misma forma que con una palabra mifa,
los prisioneros serdn puestos en libertad.”

Fue asi como el centurién creyd, y fue asi como su criado fue
curado; y asi fue como Jesds afirmé tener él que sanar, cuando dijo:
“;Como creiste, asf te serd hecho!”

145



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

LAS DOS MUERTES

“Jesiis, al verse rodeado de tanta gente, mands que lo llevardn a la otra ovilla del lago.
Entonces llegd un maestro de la ley y le dijo: Maestro, te sequiré adondequiera que vayas. Jesiis
le dijo: Las raposas tienen madrigueras y las aves del cielo nidos, pero el hijo del hombre no
tiene donde reclinar la cabeza.

Otro de sus discipulos le dijo: Sefior, déjame ir a enterrar a mi padre. Jesiis le dijo:
Siguemey deja que los muertos entierren a sus muertos.”

(Mateo, VIII, 18-21).

Existen dos vidas, deben, por tanto, existir dos muertes: la muerte
concreta y la muerta abstracta.

Cuando el hombre muere, los miembros se le quedan rigidos, su
temperatura desaparece, sus células se multiplican y aumentan de
volumen; la putrefaccién anuncia la desagregacién molecular y la
personalidad desfigurada desaparece en los torbellinos de la tumba.

Cuando el alma muere, es la memoria moral la que se enriquece; y el
frio de la incredulidad caracteriza al caddver; son las malas pasiones que
denuncian la descomposicién del individuo y helo aqui, sepulcro
ambulante, en trdnsito por las necrépolis de los vicios, ostentando
suntuoso mausoleo.

Hay alma muerta en cuerpo vivo, porque, asi como el cuerpo sin
alma estd muerto, el Espiritu sin la Fe que vivifica y congratula es un ser
inerte como un caddver.

El cuerpo muerto tiene ojos y no ve, tiene oidos y no oye, tiene boca
y no habla, tiene cerebro y no piensa, tiene brazos y no se mueve, tiene
piernas y no anda, tiene nariz y no huele; el tacto desaparece y hasta el
corazén, el higado, el estémago, los intestinos, que producen un trabajo
mecdnico, yacen inmdviles, inertes, helados. El alma, cuando estd muerta,
también pierde la sensacién y la percepcién: no piensa, no siente la Vida,
no percibe la Moral; ningiin sonido, ningtin color, ningin perfume,
ninglin acto generoso, ninguna accién Divina consigue despertar a ese
“Ldzaro” encerrado en el sepulcro de carne.

iQué terrible es la muerte del alma!

Mis extrafa y penosa cosa es la muerte del alma que la muerte del
cuerpo.

La muerte del cuerpo es la liberacién del Espiritu; la muerte del
alma es su esclavitud al servicio de la carne.

Hay muerte del cuerpo y muerte del alma.

146



CAIRBAR SCHUTEL

Glorioso es el dia de la muerte del cuerpo para los Espiritus que
viven; terrible es el dia de la muerte del cuerpo para los Espiritus muertos.
Entretanto, para unos como para otros, hay resurreccién; aquellos
resurgen para la gloria y estos para la condenacién; de ahi la proposicién
de quedar los muertos al cuidado de enterrar a sus muertos.

Existen dos muertes: la muerte concreta, que destruye la
personalidad (el cuerpo — la figura aparente del Yo); y la muerte abstracta,
que adormece, desfigura, deprime la individualidad, el ser que prevalece en
la Vida Eterna.

La muerte del cuerpo, para el alma muerta, es el arrebatamiento del
individuo que queda forzado a alejarse de todos los bienes de la Tierra, de
todos los gozos mundanos y hasta de los seres que lo rodeaban en la vida
del mundo.

La muerte del alma es la abstraccién de todo lo que interesa a la
Vida Inmortal, es la ausencia de todos los bienes incorruptibles, es el
desconocimiento de la divinidad, es la pobreza de los sentimientos nobles,
del caricter y de la virtud.

iExisten dos vidas, existen dos muertes; existen dos caminos, dos
puertas; existen dos sefiores, sigamos al Senor de los Cielos y dejemos que
los muertos entierren a sus muertos!

147



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

LA TEMPESTAD CALMADA

“Jesits subid a una barca acompanado de sus discipulos. De pronto se alborotd tanto el
mar que las olas saltaban por encima de la barca, y él dormia. Se acercaron los discipulos y lo
desp ertaron, diciendo: Sefior, silvanos, que perecemos. Jesiis les dijo: ;Por qué rembliis,
hombres de poca fe? Entonces se levantd, increpd a los vientos y al mary sobrevino una gran
calma. Los discipulos, asombrados, decian: ;Quién es este que hasta el viento y el mar le
obedecen?”

(Mateo, VIII, 23-27).

La autoridad de Jesus es verdaderamente universal.

Espiritu Superior que preside los destinos de nuestro planeta,
conoce su naturaleza, as{ como la atmdsfera que lo circunda, asi como a los
Espiritus que actdan en los elementos; sabe, por tanto, que todos los
fenémenos sismicos y atmosféricos estdn dirigidos por seres inteligentes
encargados de las manifestaciones de la Naturaleza.

El Maestro, contemplando el temporal que se desencadend en el
Mar de Galilea, decidié hacerlo cesar, al ruego de sus discipulos, y, para
que estos no peligrasen, ordené que el mar se calmase y los vientos no
prosiguiesen en su faena destructora.

Estd claro que Jests no se dirigié al mar ni a los vientos, sino a los
Espiritus que agitaban la atmésfera y enfurecian las aguas. El viento y el
mar no podrian comprender, para obedecer las 6rdenes del Maestro.

Esos fenémenos obedecen siempre a una causa y Jesus, actuando
sobre la causa, hizo cesar el efecto. Ensefia, también, este pasaje, que con la
fe en Jests podemos, si le rogamos, obtener la calma en las tempestades de
la vida. La Nueva Revelacién, con sus hechos maravillosos, viene a
informarnos de tantas cosas que la ignorancia humana consideraba
milagros, pero que no son mds que productos o resultados de la accién de
los Espiritus que, a nuestro alrededor, trabajan constantemente.

148



CAIRBAR SCHUTEL

EL MAYOR PROFETA

“Ysi queréis admitirlo, él es Elias, el que habia de venir.”

(Mateo, X1, 14).

El mayor Profeta precede al mayor Enviado; aquél es la Voz, este la
Accién; uno clama, exhorta, previene; el otro allana valles, arrasa montes,
derriba drboles, y, en su pasaje por la Tierra, deja un Camino firme,
grande, inmenso, luminoso, que se eleva a la morada eterna del Padre.

Juan bautiza con agua a los arrepentidos, para borrar en ellos las
manchas de los elegidos; Jesuds, con fuego, destruye y calcina las doctrinas
humanas que oscurecen sus almas; si aquél limpia, este da blancura, para
que el Espiritu de Dios refleje en ellos el “amor de Dios y del préjimo, que
resume la Ley y los Profetas”.

Juan representa a los Profetas: es e/ mayor de los profetas, de los
nacidos de mujer; Jesas es la Gracia y la Verdad, que recibié en el Tabor los
testimonios de la Ley, por el Espiritu de Moisés, y de la Profecia, por el
Espiritu de Elias; nuestro Maestro es el mayor de los enviados: la VOZ LO
ACLAMO, cuando dijo: “ESTE ES MI HIJO AMADO - OIDLO.”

Todas las VOCES del Padre Celestial dieron testimonio del
Nazareno; la Ley, la Profecia, la Gracia y la Verdad; de hecho, El es el
Hijo Unigénito de Dios en sabiduria y Amor.

Juan es el mayor exponente de la Profecia, porque profetizé la
venida y la misién del Mayor de los Enviados. El Espiritu de Cristo es
mayor que todo y que todos porque él fue y es el mayor exponente del
Verbo de Dios: Er verbum caro factum est et habitavit in nobis: “El verbo se
hizo hombre y habité entre nosotros.”

En la Antigua Dispensacién, Elias es el mayor poderoso de los
profetas; en la Nueva Dispensacién, Juan Bautista es el mayor; en la
Novisima, Allan Kardec es el elevado buen sentido, la sublimacién de la
Profecia en su mds elevado impetu: jEt si vultis recipere, ipse est Elias,
quiventures est! “Y si queréis admitirlo, este es Elfas que habria de venir.”

Elfas es el poderoso dominador de las AGUAS; del horizonte hacia
lo alto hizo parar las lluvias por tres afios y seis meses; levanta un
holocausto a su Dios, el fuego lo consume, el cielo se cubre de espesas
nubes y la lluvia cae a cdntaros para fertilizar la Tierra. En las mdrgenes del
Jorddn, su lugar predilecto, a una senal suya las aguas se abren y ¢l pasa a
pies enjutos.

149



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Elfas es el Profeta de las aguas; Juan aumenta las aguas del Jorddn
con la multitud que escucha su VOZ; Allan Kardec hace manar del
corazdn, de los rifiones y del vientre de los que buscan a Jesucristo, ros de
agua viva, desvendando los secretos del Espiritu de la Profecia; pero quien
bautiza con el Espiritu del Padre es Aquél que Es sobre todos.

iElias suplicé para las aguas y para el fuego!; Juan para el aguay para
el sufrimiento; Allan Kardec para el sentimiento y para la razén, pero los
tres son un mismo Espiritu. Uno hiere y castiga, otro corrige y ensefa y el
ultimo vivifica y salva.

150



CAIRBAR SCHUTEL

EL ESPIRITU DE SISTEMA Y LAS
NUEVAS VERDADES

“Porque vino Juan, que ni comia ni bebia, y dijeron: Tiene un demonio. Ha venido el
hijo del hombre, que come y bebe, y dice: este es un comilon y un borracho, amigo de
publicanosy pecadores. Pero la sabiduria ha sido justificada con sus obras.”

(Mateo, X1, 18-19).

“Entonces le presentaron un endemoniado ciego y mudo y lo curd, de manera que el
mudo hablaba y veia. Y todo el pueblo, asombrado, decia: ;No es este el hijo de David? Pero
los fariseos, al oirlo, dijeron: Este echa los demonios con el poder de Belcebi, principe de los
demonios.”

(Mateo, XII, 22-24).

El mundo no ha progresado si no a costa de luchas y sufrimientos.
Todos los nuevos descubrimientos, todas las grandes verdades, todos los
grandes hombres no han conseguido ejercer su misién en nuestro planeta
si no con grandes sacrificios y después de una terrible lucha contra el
espiritu de ignorancia, que ensombrece todas las clases sociales.

Repasando atentamente las pdginas del Evangelio, vemos la lucha
incesante que Jesus sustenté contra el espiritu de sistema que componia,
no s6lo la clase sacerdotal, sino también la clase doctoral de su tiempo.

En los Hechos de los Apdstoles se narran las persecuciones que
sufrieron los discipulos del Maestro Nazareno, que también enfrentaron
no menos luchas con los “sabios” de aquella época.

Pero no fueron sélo ellos los que se sacrificaron en este mundo en el
que los grandes son los depositarios de las creencias antepasadas.

Cada rayo de luz que vibra en la mansién de las tinieblas agita a los
ignorantes sistemdticos, asi como los centelleos del Sol alborotan a los
murciélagos y a las lechuzas que sélo se complacen con la noche.

El 4rbol secular de las ideas sistemdticas y preconcebidas de nuestros
abuelos no pueden caer de un ligero soplo, asi como el drbol de los
bosques no cae al primer golpe de hachazo; son necesarios muchos
“hachazos” y un gran trabajo para arrasar la floresta inculta de las
concepciones humanas. Y el progreso no se hace de una vez; viene

151



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

paulatina, gradualmente, presentdndosenos con sus generosas dddivas, para
que, ofreciendo sus inestimables dones, nos volvamos afectos al trabajo y al
estudio, fuente principal de todo el entendimiento humano.

sQué ha sido la vida de todos los grandes hombres que nos han
legado el bienestar que ahora tenemos? Ahi estd la Historia, de cuyas
pdginas no se podrd excluir una sola letra, y que demuestra cudnto puede
el espiritu de clase, los conservadores de la rutina unidos a los poderes
reunidos del papado.

Dice un sabio contempordneo, hablando de Allan Kardec: “Aquél
que se adelantd cien ahos a sus contempordneos, necesita mds de cien afios
para ser comprendido”.

Esta verdad se refleja en todas las épocas histéricas.

Antes de Cristo, Sécrates habia sido consumado por la cicuta, por
causa de su doctrina, precursora del Cristianismo. ;Y después de Cristo,
cudntos suplicios infringieron a los Apdstoles, tanto en el ramo de la
Ciencia, como en el ramo de la Religién! Es casi incalculable el nimero de
mdrtires que pasaron por el bautismo de la persecucién.

Galileo tuvo que reparar la “insélita pretensién” que tuvo de ver la
Tierra girar alrededor de su eje, hecho este ensefiado actualmente en todo
el mundo y abrazado por la Congregacién Papalina, que, al final, abjuré la
antigua creencia de “parada del Sol por orden de Josué”.

Giordano Bruno fue quemado vivo por afirmar la existencia de otros
mundos.

Bailly, el célebre astrénomo francés, y Lavoisier, el gran quimico,
fueron guillotinados durante la Revolucién Francesa; Priestley, Padre de la
Quimica Moderna, vio incendiada su casa y destruida su biblioteca, entre
exclamaciones del populacho inconsciente: “{No queremos mds filésofos!”

iCon gran dificultad luché Cristébal Colén para dejarnos este gran
legado, América, donde nacimos, donde ganamos el pan diario, y donde
actualmente vivimos!

Cuando Arago presenté a la Academia su trabajo sobre la
navegacién a vapor, se levant6 una tempestad tan grande que casi naufragé
su descubrimiento entre burlas y maldiciones de la gente sabia.

La Ley de la Gravitacién fue considerada una herejfa, una blasfemia
contra las ensefianzas ortodoxas, y Newton no pudo escapar al desprecio
del gran nimero de sus contempordneos.

Los estudios de la electricidad dindmica, hechos por Galvani, fueron
rechazados por el mundo; entretanto, hoy gozamos todos nosotros, no
s6lo de este descubrimiento, sino también de todos los que nos
proporcionan comodidad y bienestar.

152



CAIRBAR SCHUTEL

Es que la Verdad termina siempre por triunfar, y cuando ella
empieza a iluminar, los obstdculos no consiguen si no retardar su marcha,
pero llegado el término, viene la victoria.

;Cudnto tiempo estuvo el magnetismo luchando, antes de que los
sabios le abriesen las puertas de las academias?

Pero los hechos se imponifan y la verdad consiguié triunfar en la
lucha que le declararon sus perseguidores.

Pues bien; todas esas luchas, esas persecuciones, esos trabajos que
sufrieron las grandes verdades y sus defensores, se han repetido en relacién
al Espiritismo y sus seguidores.

Unos lo acusan de diabdlico; otros dicen que produce locura; otros
que es contrario a la Religién. Son las mil bocas de la ignorancia hablando
de lo que no estudiaron.

Son las investidas del espiritu de sistema contra las nuevas ideas, que
vienen a erradicar errores, a cortar el drbol secular de la ignorancia, causa
de todos los sufrimientos en la Tierra.

En fin, el mundo no se transforma sin luchas; es luchando como se
consigue la victoria y, entonces, aparece la verdad.

En la antigiiedad, como hoy, la luz no puede ser soportada por las
tinieblas. El argumento demoniaco ain tiene mucho valor por los
sectarios. Pero estdn préximos los tiempos en que la Verdad dominari,
guiando a los hombres hacia sus destinos inmortales.

153



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

EL SABADO Y EL TEMPLO

“Por aquél tiempo iba Jesis un sibado por los sembrados. Sus discipulos tenian
hambre, y comenzaron a cortar espigasy a comerlas. Los fariseos, al verlo, le dijeron: Mira, tus
discipulos hacen lo que no estd permitido hacer en sdbado. El les respondid: ;No habéis leido lo
que hizo David cuando tuvo hambre él y los suyos, como entrd en la casa de Diosy comid los
panes de la proposicion, de los que no estaba permitido comer ni a é ni a los suyos, sino sélo a
los sacerdotes? ;O no habéis leido en la ley que en dia de sdbado los sacerdotes en el templo
quebrantan el sibado y no son culpables? Pues yo os digo que hay aqui algo mds grande que el
templo. Si hubierais comprendido qué quiere decir: Misericordia quiero y no sacrificios, no
condenariais a los inocentes. Porque el hijo del hombre es Serior del sibado.”

(Mateo, XII, 1-8).

¢Qué es el sdbado?

Un dia convencional para designar el sexto de la semana.

sQué es el templo?

Una casa hecha por manos humanas donde se retinen los sectarios
de una creencia.

Si subimos algunas centenas de leguas en un aerostato, ;dénde
qued$ el templo? ;Dénde estd la grandeza del templo?

Si nos elevamos algunas millas en el espacio, ;dénde estd el sdbado?
:Dénde estdn los siete dias de la semana? ;Ddénde estd el dia? ;Dénde estd
la noche? ;Qué es la noche?

iTodo el hemisferio estd bafiado de luz y en las alturas todo es luz!

El sdbado, como el templo, pertenece a la Tierra.

Aquél que es de la Tierra, s6lo trata las cosas de la Tierra: del
sdbado, del templo, del dia, de la noche; porque no conoce las cosas del
Mundo Espiritual.

La religion de la Tierra consiste en holocaustos y sacrificios, pero ni
unos ni otros pertenecen a la Religién del Cielo.

“Misericordia quiero y no sacrificio” sin preocupaciones estériles
con las espigas que se puedan coger en dias de sibado, o de cualquiera de
los panes de la proposicién que haya en los templos.

Jests es mayor que el templo.

El discipulo no debe ser mayor, pero debe ser como el Maestro.

El discipulo de Jesds es mayor que el templo. Jests es sehor del
sdbado; el discipulo de Jests es sefior del sdbado.

El sdbado fue hecho para el hombre, y no el hombre para el sdbado.

El sdbado queda en la Tierra, el alma sube hacia el Cielo.

154



CAIRBAR SCHUTEL

iEl templo! Caen las lluvias, soplan los vientos y es grande la ruina
de aquella casa.

iEl Espiritu! Cuanto mds soplan los vientos, mds se eleva el Espiritu;
cuanto mds caen las lluvias, mds hacia lo alto se dirigen las almas.

Formal desprecio manifiesta el Maestro para con el templo: “Aqui
estd quien es mayor que el templo.”

Cosa secundaria es el sdbado: “El Hijo del Hombre es sehor del
sdbado.”

Sdbado, templo, sacerdotes, holocausto y sacrificios, no forman
parte de la Religién de Dios, son preceptos y formalidades humanas que
desaparecen al rugir de la tempestad y al correr de los tiempos.

155



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

LA ENSENANZA DE LA RELIGION

“Todo escriba instruido en el Reino de los Cielos es semejante a un padre de familia,
que de su tesoro saca cosas nuevas y viejas.”

(Mateo, XII, 52).

Después de la exposicién de las siete pardbolas comparativas al
Reino de los Cielos y su adquisicién, Jests, para grabar mejor en el 4dnimo
de sus discipulos la necesidad del estudio de toda la Religién y de toda la
Filosofia en sus fases evolutivas del saber humano, comparé todos los
hechos y teorfas que de él destacan y la Historia registra, con un tesoro,
que un padre de familia posee y donde existen monedas viejas y monedas
nuevas, bienes antiguos, pero de valor, y bienes de adquisicién reciente,
constituyendo todos el mismo tesoro.

Existen muchas cosas viejas que no se pueden despreciar, asi como
existen muchas cosas nuevas que no podemos poner al margen, sin
perjudicar nuestro tesoro.

Asi es la Religién.

La Religién no consiste solamente en las adquisiciones del pasado,
sino en la recepcién de los hechos e ideas presentes y futuras, que la
enriquecen.

La Religién de Jests es una religién de progreso, de evolucidn, y, no
de paralizacién.

El propio Cristo dijo: “Muchas cosas tengo que deciros todavia,
pero ahora no estdis capacitados para entenderlas. Cuando venga él, el
Espiritu de la Verdad, os guiard a la verdad completa. Pues no os hablard
por su cuenta, sino que os dird lo que ha oido y os anunciard las cosas
venideras.” (Juan, XVI, 12-13). Aquellos que limitan la Religién a un
articulo de fe o a un dogma, desvirtdan sus principios, paralizan su
marcha, extinguen, finalmente, la llama sagrada que debe arder siempre al
impulso de renovados combustibles.

En las Ciencias, en las Artes, en las industrias el hombre progresa no
s6lo manteniendo los viejos conocimientos que no son si no los elementos
primordiales para nuevas formas que a ellos se adaptan, como también por
las nuevas adquisiciones con que engrandecen su saber.

156



CAIRBAR SCHUTEL

Lo mismo ocurre con la Religién. La religién primitiva, revelada a
Abraham, no prescribfa ordenacién, sino que se limitaba a ensenar al
hombre la existencia del Dios Unico, ilimitado en atributos, Creador de
todo cuanto existe.

A esta le sigui6 la doctrina del Sinai, que, confirmando la Primera
Revelacién, amplié sus dictdmenes con las prescripciones morales
observadas en el Decdlogo. Entretanto, la religién no detuvo ahi su
manantial, que aumenta constantemente, pues la fuente viva de la
Revelacién mana sin cesar. Y asi como a la Revelacién Abrahdmica siguié a
la Revelacidn Mosaica, a esta sucedié la Revelacién Cristiana.

Casi dos mil afios después de Moisés, vino el Revelador Vivo de la
Doctrina del Amor, que, lejos de revocar esta Ley, afirmé que venia a darle
cumplimiento.

Todo lo que procede del Amor prevalece desde el comienzo y
prevalecerd eternamente: es “palabra que no pasa”. Todo lo que no es del
Amor, no puede formar parte de la Ley y pasard, asi como pasa la hierbay
como pasa todo lo que no es permanente.

El “escriba instruido en el Reino de los Cielos”, sabe muy bien que
en el gran tesoro de la Religién hay monedas viejas y monedas nuevas de
Amor, que constituyen su riqueza; por eso, para beneficiar a sus hijos, saca
de ese tesoro las monedas que necesita y con las cuales enriquece a los que
estdn sujetos a él.

No hay religién cristalizada: la verdadera Religién es progresiva. A
los viejos conocimientos une otros nuevos, a medida que, por nuestro
esfuerzo, nos preparamos para recibirlos. Esa medida, a su vez, se dilata
con nuestra buena voluntad, por el estudio, por la investigacién y por
medio de la oracién, que nos pone en relacién con los Espiritus Superiores
encargados de auxiliarnos en nuestra evolucién espiritual.

No puede ser de otra forma, porque la Religién no se limita a la
Tierra; ella se extiende por todos los mundos planetarios e
interplanetarios, por todos los soles, por todas las constelaciones y se
expande por el Universo entero, donde viven seres inteligentes, estudian,
aman y progresan.

Cada uno tiene su grado de evolucién, que es tanto mayor cuanto
mis intensa es la voluntad, el deseo del estudio y del progreso, y nadie
puede asimilar conocimientos superiores a su inteligencia y a su grado de
cultura moral y espiritual.

Fue por eso que Jests dijo a sus discipulos, como figura en el
capitulo XVI, 12-13, de Juan: “Muchas cosas tengo que deciros todavia,
pero ahora no estdis capacitados para entenderlas. Cuando venga él, el

157



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Espiritu de la Verdad, os guiard a la verdad completa. Pues no os hablard
por su cuenta, sino que os dird lo que ha oido y os anunciard las cosas
venideras.”

Este tramo es caracteristico y plenamente demostrativo de lo que
afirmamos: la Religién no es un punctum stans, una divinidad inmévil,
sino un punctum ﬂuem, fuente viva, que mana incesantemente agua puray
cristalina. Y as{ como las revelaciones no cesan: ala Abrahdmica sucedié la
Mosaica y a esta la Cristiana, la Revelacién Espirita, que es la Revelacién
de las Revelaciones, como complemento de la Revelacién Mesidnica, viene
a traer, a los hombres, nuevos conocimientos filoséficos, nuevos
conocimientos cientificos, nuevos conocimientos religiosos, todos
originarios de esa fuente, cuyo manantial se ha mostrado inagotable a
través de los siglos.

Y el “escriba instruido en el Reino de los Cielos” sabe mucho de eso;
por ese motivo, y también porque, siendo cauteloso, no deja de adquirir
conocimientos con los cuales enriquece su tesoro, de él saca cosas nuevas y
viejas, como hace el buen padre de familia, para instruir a los que le estdn
afectos.

158



CAIRBAR SCHUTEL

JESUS CAMINA SOBRE LAS AGUAS
- EL PEDIDO DE PEDRO

“Hacia las tres de la madrugada se dirigié a ellos andando sobre el lago. Los discipulos,
al verlo caminar sobre el lago, se asustaron y decian: [Es un fantasma! Y se pusieron a gritar
Uenos de miedo. Jesis les dijo: Tranquilizaos. Soy yo, no tengdis miedo. Pedro le respondid:
Seiior, si eres til, mdndame ir a ti sobre las aguas. El dijo: Ven. Pedro salté de la barca y fue
hacia Jesis andando sobre las aguas. Pero, al ver la fuerza del viento, se asustd y, como
empezaba a hundirse, gritd: [Silvame, Seiior! Jesiis le tendié la mano, lo agarrd y le dijo:
Hombre de poca fe, ;por qué has dudado? Cuando subieron a la barca, el viento se calmé. Y
los que estaban en ella se postraron ante €, diciendo: Verdaderamente tii eres el Hijo de Dios.”

(Mateo, X1V, 25-33).

La vida de Jests y sus hechos son verdaderamente maravillosos. Su
poder dominaba todos los elementos; su sabidurfa conocfa todos los
misterios; por eso su accién era prodigiosa. Médium Divino que resumié
todos los dones y conversaba con todos los grandes Profetas del Mds Alld
que lo segufan en su Misién y lo auxiliaban, El camina sobre las aguas de
acuerdo con la ley de la levitacion de los cuerpos que el Espiritismo ensefia y
explica actualmente.

Sus discipulos, viéndolo caminar sobre las aguas, y como era de
noche, no lo conocieron, no lo distinguieron, creyendo que se trataba de la
aparicién de algin Espiritu, hecho que parece, habian observado ya varias
veces, dado el temor que les sobrevino y su exclamacién: “Es un
fantasma”!

Después de que el Maestro se diera a conocer, se tranquilizaron y
Pedro le suplicé permiso parair a su encuentro “por encima de las aguas”.

Accediendo Jesus, Pedro sale de la barca envuelto en los fluidos de
su Maestro, y también auxiliado en la levitacién por los Espiritus que
acompafiaban a Jesds, hasta que, vacilando, es decir, perdiendo la fe,
perdié el auxilio superior y se fue sumergiendo.

Reconociendo, lleno de temor, el desamparo divino, llama
nuevamente a Jesus, siendo amparado por este; al contacto con el
Nazareno, le vuelve la fe, y fue transportado hacia la barca en compaiia
del Maestro.

Ese hecho maravill§ tanto a los que estaban en la barca, que
adoraron a Jesus diciendo: “;Verdaderamente eres el Hijo de Dios!”

159



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

LA TRADICION Y EL
MANDAMIENTO

“Entonces se acercaron a Jesis unos fariseos y maestros de la ley de Jerusalén y le
dijeron: ;Por qué tus discipulos quebrantan las tradiciones de los ancianos, pues no se lavan las
manos al comer? El les respondid: ;Por qué vosotros mismos, por vuestra tradicion, quebrantdis
el mandamiento de Dios? Porque Dios dijo: Honra a tu padre y a tu madre y el que maldiga
a su padre y a su madre serd condenado a muerte. Pero vosotros dects: El que diga a su padre o
a su madre: Lo que tenia para ayudarte lo he ofrecido al templo, queda libre de la obligacién
de ayudar a su padre y a su madre. Asi habéis anulado el mandamiento de Dios con vuestra
tradicién.”

(Mateo, XV, 1-6).

La pretensién y el orgullo religioso se han sublevado en todos los
tiempos contra los principios fundamentales de la Religidn, sustituyendo
el mandamiento por la tradicién.

Esa obra nefasta del farisaismo se va eternizando hasta el punto de
llegar al olvido de las cosas divinas, como ocurre en nuestro siglo.

El hombre tradicionalista no conoce absolutamente la Religién.
Preso a los dogmas y preceptos humanos, se limita al culto exterior,
dejando el interior lleno de rapifia y podredumbre.

He aqui el mayor de los pecados: comer el pan sin lavarse las manos.
Ayer, como hoy, no era pecado comer el pan con el sudor ajeno, pero
quien lo comiera sin “lavarse las manos” cometfa un crimen de ofensa a la
divinidad.

Teniendo las manos limpias, bien lavadas con fino jabdn, todos
pueden tomar parte en la “mesa de la comunién”, seguros de que de alli
saldrdn limpios de pecados.

iLos tunantes ya saben de eso: se lavan las manos, adornan las
iglesias con imdgenes y velas; y los pobres que pasen hambre, los enfermos
que se lamenten y los desprotegidos de la suerte que lloren!

Siempre que las capillas estén adornadas, las imdgenes bien vestidas,
los altares dorados y las campanas repicando, presentdndose el culto con
vida, perezcan los pobres en su desnudez, griten los sufrientes, se conserve
frio y sin lumbre el fuego de los infelices.

iObedecida la tradicién, qué importa el mandamiento!

160



CAIRBAR SCHUTEL

El mandamiento es de Dios y Dios no se ve; la tradicién es de los
hombres y ahi estdn los hombres guardando la tradicién, “tesoro” que les
legaron sus padres y abuelos.

iNo es eso lo que se observa en todas partes! ;Dénde estdn los
hospitales, los asilos, las escuelas para los nifios huérfanos?

iY aquellos que aun se ven, con qué desprecio son atendidos, y cémo
son dirigidos!

No hay duda en que hay similitud entre la época actual y aquella en
que Jesus vino al mundo.

Los mismos escribas y fariseos de antes se manifiestan hoy, y parece
que de un modo mds imperturbable que los de entonces.

En todas las clases sociales la perversién de cardcter se destaca de
manera tan repugnante que es necesario caminar por el mundo sin ser del
mundo, para poder hacer alguna cosa en provecho propio.

Por todos lados surgen fariseos con preguntas con mala intencién;
escribas pervertidos desnaturalizan la misién de la Imprenta; falsos profetas
y obreros fraudulentos especulan con las cosas mds santas, llevando la
confusién a los hogares y a las sociedades.

iDecididamente no se ve mds que tradicié n: manos lavadas!

La Misericordia no alimenta mds a los corazones y a la Fe; hace
mucho que no calienta a las almas con su llama vivificadora. Actualmente,
lo que se ve son holocaustos y sacrificios, y la palabra de Dios anulada por
causa de la tradicién.

Las ensenanzas de Jestis permanecen encerradas por aquellos que se
dicen sus representantes, para que la tradicién continde en vigor y los
mandamientos de las iglesias no sean absorbidos por los mandamientos de
Dios.

El culto no es dado al Creador, como el Espiritu ensefié a Abraham,
a Moisés y por boca de Jests, sino a la criatura, contra los preceptos del
Decdlogo y las ensefanzas cristianas, tan olvidadas en nuestra época.

Entretanto, tengamos fe, no todo estd perdido. Cuando el Sol se
esconde por el poniente y la Tierra es envuelta en el manto de las tinieblas,
todo parece caos, confusidn, pero, en poco tiempo surge la alborada y el
mismo Sol ilumina al mundo y le da vida.

Tengamos fe: a una época de miseria sucede otra de abundancia, asi
como a las seis vacas gordas sucedieron las delgadas, y a las espigas bien
granadas las sustituyeron por las vacias.

161



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

EXAMEN DE LAS RELIGIONES

“Este pueblo me honra con sus labios, pero su corazén estd lejos de mi; en vano me
rinde culto, ensefiando doctrinas que son preceptos humanos.”

(Mateo, XV, 8-9).

La religién no consiste en una amalgama de dogmas y en la
proclamacién de misterios.

La Religién es parte de la Verdad, que se concede a los que la buscan
y se les da de acuerdo con su grado de elevacién moral.

El conocimiento de la Religién crece en las almas, en la proporcién
del progreso moral y espiritual de cada una.

Como sucede con la adquisicién de cualquier ramificacién del saber,
la Religién no prescinde del estudio, del andlisis y del libre examen.

Pablo, doctor de los gentiles, aconsejaba a sus oyentes, para la
obtencién del conocimiento de la Religién, el examen nitido, racional e
inteligente de todas las Escrituras; por ese medio llegarian al conocimiento
de la Verdad: Examinar todo, pero quedaos sélo con lo que fuera bueno (1
Tesalonicenses, V, 21.)

Pedro concluye su Epistola Universal con la bien significativa
sentencia: “Creced en el conocimiento y en la gracia de Nuestro Sefior
Jesucristo.” (II Pedro, III, 18.)

Juan dice concluyentemente en una de sus cartas, condenando la
ignorancia: “Dios es luz; si decimos que tenemos comunién con El y
caminamos en tinieblas, mentimos y no practicamos la verdad.” (I Juan, I,
5-6.) Tiago no es menos categérico, cuando pretende alertarnos sobre las
tentaciones y las pruebas, recorddndonos sus causas y efectos: “La fortaleza
debe completar su obra para que sedis perfectos y completos, no faltando
en cosa alguna.” (I, 4)

El conocimiento de las circunstancias que nos rodean se debe
completar con el conocimiento de nuestra individualidad y de nuestros
deberes religiosos; de lo contrario no tendremos fortaleza para resistir a las
tentaciones y vencer las pruebas.

El hombre religioso no es, pues, el esclavo del culto que repite
maquinalmente las oraciones del breviario, sino el que estudia y
comprende las Revelaciones que le son transmitidas.

“Examinar todo y quedaos sélo con lo que fuera bueno” es examinar
todos los sistemas religiosos y hacer con inteligencia y criterio la seleccién

162



CAIRBAR SCHUTEL

de lo que fuera bueno, rechazando los errores que las religiones ensefian
como articulos de fe.

Estd claro que un sistema religioso que proclama la inhabilidad de
sus sacramentos pretende ser intangible y no admite que se le repudie una
palabra, cuanto mds un precepro.

El critico, por mds competente que sea, filiado a ese credo tendrd que
someterse también a lo que no crea bueno.

Por ejemplo: el catdlico y el protestante, aunque repugne a su razén
los dogmas de las penas eternas y del diablo, no tiene libertad para
impugnar su religién; tiene, por la fuerza, que someterse a ellos o ser
excluidos de la comunién a la que pertenecen.

Para gozar de las regalias del zodo, es principio de Teologfa, se hace
imprescindible que el adepto acepte las partes integrantes del principio
conjeturado.

“Quien no acepta la parte perjudica el rodo, no puede, ipso facto,
formar parte de ese rodo.”

La sentencia de Pablo, por lo que se ve, caduca frente al examen de
una religién tdnica, porque teniendo que aceptar el todo, es imposible
rechazar lo que no fuera bueno.

Lo mismo ocurre con las demds recomendaciones de las epistolas de
Pedro, Tiago y Juan.

Para los sacerdotes del Catolicismo y del Protestantismo, su religién
es la verdad revelada, integral, completa. Aquellos que hicieran profesion de
fe son porque llegaron al conocimiento de la verdad méxima, no tienen que
crecer en el conocimiento y en la gracia de Nuestro Sefior Jesucristo; ya han
crecido, no tienen mds que crecer, alcanzaron el punto culminante de la
verdad religiosa, saben tanto como Cristo, su conocimiento es incluso
igual al de Dios, porque para esas religiones, Jesucristo es el propio Dios
que se manifestd en la segunda persona de la Trinidad.

Se concluye que, faltdindoles a los catdlicos y protestantes los
atributos de perfeccién con que su religién deberia revestirlos, ellos estdn,
sin duda, fuera de la Verdadera Religién, necesitando, por tanto, poner en
préctica las recomendaciones apostdlicas para obtener el conocimiento de
la Verdad, cuyos preceptos se resumen en la memorable sentencia de
Pablo: “Examinarlo todo, pero quedaos sélo con lo que fuera bueno.”

Fue, por tanto, con justa razén que Cristo repitié aquellas palabras
al pueblo de entonces, semejante al de hoy, discipulos de los escribas,
saduceos y fariseos: “Este pueblo me honra con los labios, pero su corazén

163



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

estd lejos de mi. En vano me rinden culto, ensefiando doctrinas que son
» q
preceptos humanos.

164



CAIRBAR SCHUTEL

EL FERMENTO DE LOS FARISEOS Y
DE LOS SADUCEOS

“Al ir los discipulos a la otra orilla, se olvidaron de llevar pan. Jesis les dijo: Tened
cuidado y guardaos de la levadura de los fariseos y saduceos. Ellos comentaban: Es que no
hemos traido pan. Jesiis, dindose cuenta, les dijo: ;Por qué decis que no tenéis pan? jHombres
de poca fe! ;Avn no entendéis? ;No os acorddis ya de cuando reparti cinco panes para cinco mil
hombres? ; Cudntos cestos recogisteis de las sobras? ;Y de cuando reparti los siete para los cuatro
mil? ; Cudntas espuertas recogisteis? ; Como no entendéis que no os hablaba de panes? Guardaos
de la levadura de los fariseos y saduceos. Entonces comp rendieron que no les habia dicho que se
guardasen del fermento del pan, sino de la doctrina de los fariseos y saduceos.”

(Mateo, XV, 5-12).

En uno de los grandes viajes misioneros que hizo, Jests habia salido
de Genesaré, pasé por Tiro y Siddn, atravesé Galilea y llegé a Magdala,
realizando grandes maravillas en ese largo recorrido, curando enfermos,
saciando el hambre a cuatro mil personas de una sola vez, y de otra,
alimentando, milagrosamente, a cinco mil personas, con la multiplicacién
de los panes.

Sus hechos tenfan como fin destacarlo como el Salvador de los
desenganiados de las religiones humanas. El quiso, en su pasaje por la
Tierra, dejar esas pruebas de su autoridad moral y cientifica.

Saliendo del Monte Carmelo, en Galilea, donde multiplicé los
panes y los peces por segunda vez, Jests fue en una barca hacia los confines
de Magdala, habiendo ido después los doce discipulos al encuentro del
Maestro.

Era costumbre de algunos de los apdstoles, debido a las largas
distancias que recorrian con su amado Maestro, cargar los panes con los
que deberfan alimentarse en el camino. Esa vez, sin embargo, dado el caso
de la multiplicacién de los panes en el desierto, que habfan saciado el
hambre de una multitud enorme, compuesta de hombres, mujeres y nifos,
los discipulos dejaron de llevar pan.

Sentados alrededor de su Maestro, como acostumbraban hacer para
escuchar sus ensefanzas, Jesds comienza recomenddndoles, con gran
insistencia, que tuvieran cautela contra el fermento de los fariseos y saduceos.

Ellos no comprendian, sin embargo, lo que querfa decir aquella
expresién: “fermento de los fariseos y saduceos”; crefan que el Sefior los
censuraba por no haber llevado pan.

165



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Por haber empleado Jests la palabra fermento, ellos crefan que se
trataba de pan, porque para la panificacién es necesario el fermento.

Entonces les dice Jesus: “sNo comprendéis que no os hablo de pan,
ni os censuro por no haber traido el pan? Pues acabasteis de ver c6mo hice
aparecer panes para cuatro mil personas y sobraron muchos cestos y
pedazos. Yo, que hice eso a una enorme multitud, ;no podré hacer lo
mismo en el momento en que sintdis hambre y os sea necesario comer
pan? Hombres de poca fe! ;Adn no comprendéis por qué estdis
discurriendo indtilmente? ;Por qué pensdis sélo en el pan de la tierra, que
os coméis pero que dentro de pocas horas, sentis de nuevo la necesidad de
comer? ;Por qué no pensdis en el Pan del Cielo que os saciard para
siempre? Pues si yo os hablé del fermento de los fariseos y saduceos, ;c6mo
discurris sobre el pan?”

Fue entonces cuando los discipulos comprendieron que Jests se
referfa a la doctrina de los fariseos y de los saduceos.

Si es verdad que hay necesidad de fermento en la hechura del pan,
también es una clara verdad que es grande la diferencia que existe entonces
entre el pan y el fermento.

El pan sacia el hambre, aunque por momentos, y se transforma en
cuerpo, auxilia al trabajo, anima la palabra, para que el Evangelio resuene
y la luz brille.

El fermento aceda el estémago, molesta a las visceras, mata el
cuerpo, impide la palabra, paraliza el Evangelio, extingue la luz y sofoca la
verdad.

iQué grande es la diferencia entre el pan y el fermento!

Pues si el fermento, que estd hecho de harina se vuelve tan peligroso,
tan venenoso, tan mortifero, ;qué diremos del fermento religioso?

La religién de los fariseos y de los saduceos era tan perjudicial,
causaba tanto mal a las almas, que Jesds nunca se animé a llamarla re/igion
ni doctrina, lallamé fermento.

Los fariseos y los saduceos eran los sacerdotes, los padres de aquella
época, los mismos que no perdian ocasién de perseguir a Jests. Pero, ;por
qué lo hacian?

Porque Jests ensefiaba al pueblo la Religién de Dios y decia
abiertamente que lo que los sacerdotes ensefaban no era religién ni
doctrina: era fermento.

Fermento de dogmas, fermento de sacramentos, fermento de
oraciones, fermento de cultos, fermento de ceremonias, fermento de
procesiones, fermento de imdgenes; y todos esos fermentos juntos

166



CAIRBAR SCHUTEL

envenenaban las almas de tal manera, que nadie podia conseguir la
salvacién.

Jests vino a salvar al hombre del dolor y el dnico medio era aplicar
el remedio para la salvacién del hombre; Jests vino a salvar al hombre del
naufragio, tenfa que hacer que él abandonase la barca podrida, que tenia
los cascos carcomidos y estaba naufragando con la tripulacién.

La Religién no consiste en dogmas, ni en cultos exteriores; esto no
deja de ser fermento religioso.

Guardarse del fermento de los fariseos y de los saduceos es sabia
precaucién recomendada por Jesus.

Cuidado con los fermentos que, con inscripciones atrayentes de
religién, perjudican a los hombres. ;Cuidado con el fermento de los
sacerdotes y de los pastores!

iReligion es fe y misericordia!

167



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

INMORTALIDAD Y RELIGION

“Al llegar Jesiis a la region de Cesirea de Filipo, preguntd a sus discipulos: ;Quién dice
la gente que es el Hijo del Hombre? Ellos le dijeron: Unos, que Juan el Bautista; otros, que
Elias; otros, que Jeremias o uno de los profetas. El les dijo: Vosotros, ;quién decis que soy yo?
Simén tomd la palabra y dijo: Tt eres el Mesias, el hijo del Dios vivo. Jesiis le respondid:
Dichoso ti, Simén, hijo de Juan, porque eso no te lo ha revelado la carne ni la sangre, sino mi
Padre que estd en los cielos. Yo te digo que tii eres Pedro y sobre esta pierda edificaré mi
Iglesia, y las puertas del infierno no prevalecerdn contra ella. Te daré las llaves del Reino de
Dios, y lo que ates en la Tierra quedard desatado en los Cielos. Entonces ordend a sus
discipulos que no dijesen a nadie que é era el Mesias.”

(Mateo, XVI, 13-20).

La Religién estd para la inmortalidad como el cuerpo para el alma.
No hay cuerpo sin alma, ni puede haber Religién sin Inmortalidad; por
eso todas las “religiones” en vez de animar, agreden y niegan los
fenémenos, los hechos de la Inmortalidad, no pasan de ser espectros, de
fantasmas cubiertos con el manto de la Religién, pero que, en verdad, son
sombras de misticismo que se desvanecen a los primeros rayos de la
Verdad.

Un cuerpo sin alma estd muerto; una religién sin Inmortalidad es
un caddver embalsamado, que hoy o mafiana serd inhumado.

La Religién es un cuerpo vivo de accién permanente en que el
cerebro y el corazén proclaman las grandezas de la Inmortalidad.

La Religién es la gran reveladora de la Vida en la Eternidad. La
Religién es la reveladora; la Inmortalidad es la revelacién. Nacidas a la
misma vez, una complementa a la otra.

La Revelacién es la Piedra sobre la cual edificé Cristo su Iglesia:
super hanc petram  edificado ecclesiam meam; la Inmortalidad es la
revelacién. La Religién de Jests en tiempo alguno serd destruida, porque
dijo el Maestro y Sefor: “Mi palabra no pasard”.

Mateo, V, 18: Donec transeat coelum et terra, iota unum, aut unus
apex non praeteribit a lege, donec ovni fiant. (Vulgata).

La Religién de Jesus tiene su fundamento en la inmortalidad; su
Palabra es de Vida Eterna. Las “religiones” del mundo son productos de
los concilios y propiedades de los sacerdotes.

La Religién de Jesucristo nacié de la Revelacién, se creé en la
Revelacién, vive y vivird animada por los influjos vivificantes de la

168



CAIRBAR SCHUTEL

Revelacidn; la Revelacién es su luz, su calor, su vida; por eso ella ha
permanecido y permanecerd por todos los siglos de los siglos.

No hay Religién sin Inmortalidad, ni Inmortalidad sin Religién.

La verdadera Religién tiene la obligacién de demostrar la
Inmortalidad, porque la Inmortalidad es su base inalterable.

Asi como el cuerpo exterioriza'y proclama la existencia del alma que
le da vida; asf como las “sombras” se manifiestan en los ares y los “dioses”
descienden a la Tierra para responder a las llamadas de la Inmortalidad,
que les hacen los hombres, la Religién ha de aceptar, ha de refrendar, ha
de inculcar, ha de propagar la verdad de las manifestaciones de los
Espiritus que son los Reveladores de la Revelacién.

La Religién de Jesus tiene por base la Revelacién.

Cuando Simén Pedro dijo, respondiendo a Jests, “T4 eres el Cristo,
el Hijo del Dios \{ivo”, Jests lo llamé bienaventurado porque “MI
PADRE QUE ESTA EN LOS CIELOS TE LO REVELO?”, y afiadié:
super hanc petram edificabo ecclesiam meam, es decir, sobre la Revelacién
edificaré mi Iglesia (*).

La Religién de Cristo es la sublime escalinata que une la vida de la
Tierra a la vida del Cielo. A su luz deben caminar todas las almas, porque
s6lo ella es el Cielo de nuestras carifiosas esperanzas, y la esperanza de
nuestra felicidad eterna.

(*) Ver: El Diabloy la Iglesia.

169



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

REENCARNACION O PLURALIDAD
DE LAS EXISTENCIAS CORPOREAS

“Los discipulos le preguntaron: ;Por qué dicen los maestros de la ley que Elias debe
venir antes? El respondid: Elias vendrd antes a ponerlo rodo en orden. Pero yo os digo: Elias ha
venido ya y no lo han reconocido, sino que lo han tratado a su antojo. Asi también el Hijo del
Hombre ha de padecer por parte de ellos. Entonces entendieron los discipulos que les habia
hablado de Juan el Bautista.”

(Mateo, XVII, 10-13).

La reencarnacién es uno de los principios fundamentales del
Cristianismo.

La idea de que Juan Bautista era el Espiritu de Elfas reencarnado, se
hizo tan firme en los discipulos de Jesis que no admitian, absolutamente,
ninguna duda al respecto. Y es de notar que el Sefior no disuadié a sus
discipulos de ese pensamiento; al contrario, lo confirmé categéricamente:
“Y si queréis admititlo, él es Elfas, el que habia de venir.” (Mateo, XI, 14-
15).

Y el Maestro anade: “Quien tenga oidos para oir, oiga.”

En los tiempos de Jests, como suele suceder hoy, existfa mucha
gente sin ofdos para oir estas cosas; la Palabra del Nazareno era, pues,
dirigida Ginicamente a quien zenia oidos para oir.

La reencarnacién de las almas, dijimos en otro capitulo, es la
glorificacién de la Justicia Divina, mientras que la doctrina de la vida
tnica destruye todos los atributos del Creador.

Ademis, esa doctrina destaca las cualidades buenas o malas, como
propias al Espiritu y no al cuerpo y dice que, por el progreso, los buenos
serdn ain mejores y los malos se volverdn buenos, dependiendo esa
adquisicién del trabajo que cada uno de nosotros desarrolle para beneficio
propio. El cuerpo no es mds que un agente, un instrumento para la
manifestacién de esas cualidades. Al dejar el cuerpo, el Espiritu lleva
consigo todo lo que tiene de bueno o de malo, y, durante las sucesivas
encarnaciones, ¢l se depura, corrigiendo la maldad y perfecciondndose en
la bondad.

El Espiritu es semejante a un operario que contrata una obra, y el
cuerpo es el instrumento que él utiliza para ejecutar el servicio. Cuando
pierde o rompe la herramienta, el operario adquiere otra u otras, hasta

170



CAIRBAR SCHUTEL

ejecutar la obra; el Espiritu, cuando el cuerpo muere, toma otro cuerpo, u
Otros cuerpos, tantos como sean necesarios para terminar la tarea.

El Supremo Artifice del Universo da a sus operarios tantos
instrumentos, tantos cuerpos como sean necesarios para que ellos cumplan
sus misiones.

iBonita doctrina! Dirdn unos; bellas ensefianzas, dirdn otros; pero
todo eso no pasa de ser palabras, palabras que estdn bien, pero solamente
son palabras; y preguntan: “Si asf fuese seguramente nos recordarfamos de
nuestra existencia o de nuestras existencias pasadas.”

Responderemos también con una interrogacién: ;quién puede
penetrar en las profundidades del subconsciente?

La facultad de la memoria ha sido asunto de estudio de los filésofos
y de todos los tiempos y, actualmente, aunque se haya hecho mucha luz
sobre esos pliegues oscuros de la conciencia, la facultad de la memoria
tiene sus caprichos que sélo después de que hayamos evolucionado
podremos descubrir.

Por ejemplo: en esta misma existencia nos hemos alimentado del
seno materno y no nos recordamos de este acto practicado por nosotros
mismos.

Incluso después de adultos, aprendemos de memoria un discurso,
una poesfa, que recitamos en una reunién, y en el transcurso de los afios
nos olvidamos de las palabras, de las frases y hasta del tema sobre el que
vers6 aquella disertacién. {Hay hechos que ocurren en nuestra vida de los
que no tenemos ni el mds leve recuerdo!

:Cémo recordar hechos que pasaron en otras vidas, que tuvimos en
otros cuerpos, los cuales, seguramente, eran diferentes en perfeccién de los
que tenemos hoy?

El olvido del pasado es necesario para nuestro bienestar presente y
para nuestro progreso; nos permite una accién mds libre y nos ayuda a
pasar mds suavemente por las pruebas a las que nos sometemos.

Si todos conservasen el recuerdo de existencias pasadas, con la
nitidez que se desea, ese recuerdo, como es natural, se asociarfa al recuerdo
de todas las personas con quien vivimos y conoceriamos no s6lo nuestra
vida anterior, sino la de los que nos rodean, principalmente si los seres con
quien convivimos hubiesen convivido con nosotros en la precedente vida.

Y ;qué resultaria de eso?

No es dificil prever la serie de perturbaciones y contrariedades a las
que quedarfamos sometidos.

La vida de todos serfa indagada por unos y otros.

171



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Herodes o Caifds, por ejemplo, si estuviesen en nuestro medio,
tendrian que soportar el desprecio de todos, y quién sabe si no les serfa
negado el pany el agua.

Supongamos que se diese el caso de que el lector fuese la
reencarnacién de Herodes, y se recordase de su existencia en el tiempo de
Jests. ;No serfa una vida de llantos, de humillacién, de desesperacién que
tendria el amigo que pasar, sin necesidad alguna, perjudicando hasta sus
quehaceres actuales y su progreso?

El perdén que Dios nos concede, es el olvido de las faltas; si no
existiese ese olvido, vivirfamos bajo el dolor punitivo de los crimenes
practicados, pues es cierto que los practicamos, dada la inferioridad en que
todos nos hallamos. ;No es el remordimiento el que nos hiere de dolor?

He aqui por qué Dios, en sus grandes designios, no permite que nos
recordemos de nuestras existencias pasadas.

Entretanto, existen algunos que se acuerdan, no sélo de su pasada
existencia, sino de diversas vidas que tuvieron en la Tierra. Hay otros a los
que les es revelada la existencia anterior.

Y no son pocos los que se acuerdan de su vida del pasado. Teéfilo
Gautier, Alexandre Dumas, afirmaron haberse recordado de sus existencias
pasadas. Lamartine llegé a describir lugares, rios, valles y su propia casa en
Judea, donde vivié en una vida anterior, sin que en esos lugares hubiese
estado en su dltima existencia.

Juliano, el Apéstata, afirmaba haber sido Alexandre de Macedonia;
Pitdgoras decia acordarse de varias existencias, citando aquellas en que fue
Herneotinio, Euforbio y por fin uno de los argonautas.

No es necesario citar mds nombres.

Cada uno de nosotros revela lo que fue; por eso unos nacen con
disposicién para el bien, otros para el mal. El “pecado original” consiste en
los errores y faltas de nuestra pasada encarnacién, errores que necesitamos
corregir para obtener la felicidad que deseamos. Y Dios nos concede
siempre medios y tiempo para ese trabajo de perfeccionamiento. El Sefior
no apaga, a quien quiera que sea, la ldmpara de la esperanza; nuestros
trabajos, nuestros dolores y nuestras fatigas nunca son olvidados por el
buen Dios.

No cabe en esta obra otras consideraciones aun mds persuasivas
sobre el estudio de la reencarnacién cara a la Ciencia, por ejemplo, el del
Espiritismo Experimental. El lector estudioso debe, a ese respecto,
consultar los libros de Gabriel Dellane: Evolucion Animica, El Espiritismo
Ante la Ciencia'y La Reencarnacion; y de Ledn Denis: En lo Invisible y El

172



CAIRBAR SCHUTEL

Problema del Ser, del Destino y del Dolor; y de Rochas: Las Vidas Sucesivas y
la Exteriorizacidn de la Motilidad.

173



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

LA PIEDRA DESECHADA

“Jesiis les dijo: ;No habéis leido nunca en la Escrituras: La piedra que los constructores
desecharon, en piedra angular se ha convertido; esto ha sido obra del Seqior, una maravilla a
nuestros 0jos?

(Mateo, XXI, 42).

“La piedra que desecharon los constructores se ha convertido en piedra angular; esto ha
sido obra del Serior, una maravilla a nuestros ojos.”

(Salmos, CXVIII, 22-23).

“Ti seguias mirando; de pronto una piedra se deprendid de un monte sin
intervencidn humana alguna, alcanzd a la estatua en los pies de hierro y arcilla y los
pulverizd.”

(Daniel, II, 34).

“Al llegar Jesiis a la region de Cesdrea de Filipo, preguntd a sus discipulos: ;Quién dice
la gente que es el Hijo del Hombre? Ellos le dijeron: Unos, que Juan el Bautista; otros, que
Elias; otros, que Jeremias o uno de los profetas. El les dijo: Vosotros, ;quién decis que soy yo?
Simén tomd la palabra y dijo: Ti eres el Mesias, el hijo del Dios vivo. Jesiis le respondid:
Dichoso ti, Simén, hijo de Juan, porque eso no te lo ha revelado la carne ni la sangre, sino mi
Padre que estd en los cielos. Yo te digo que tii eres Pedro y sobre esta pierda edificaré mi
Iglesia, y las puertas del infierno no prevalecerdn contra ella. Te daré las llaves del Reino de
Dios, y lo que ates en la Tierra quedard desatado en los Cielos. Entonces ordend a sus
discipulos que no dijesen a nadie que € era el Mesias.”

(Mateo, XV, 13-20).

La Revelacién es la base fundamental de la Religion.

Toda la Moral, toda la Filosoffa, toda la Ciencia tiene por base la
Revelacién. Ella es el fundamento de todo el progreso, es la PIEDRA
inamovible sobre la cual se levanta el edificio de la Verdad, que abriga ala
Humanidad.

Infelizmente, asi no lo han entendido los hombres, que se
constituyeron en gufas de los pueblos, en pastores de almas, en los
dirigentes de la opinién publica de todos los tiempos.

Todos esos constructores de sistemas filos6ficos, religiosos y
cientificos han puesto de lado la PIEDRA sobre la cual se apoya la
verdadera construccién. Por eso vemos a la Ciencia sin ideal, a la Filosofia

174



CAIRBAR SCHUTEL

sin [6gica y a la Religién sin pruebas, sin razén y sin sentimiento, agitando
a la Humanidad en un desvario tan acentuado, que se puede contar el
nimero de aquellos que buscan orientarse por la brdjula de la verdadera
Vida.

De ahi la resolucién divina en colocar la “Piedra Desechada” como
“Cabeza Angular”; y los que tropiezan en ella son aplastados.

Si examinamos la Historia veremos a sabios y doctos de todos los
tiempos reducidos a cero por el poder irreprensible de la Revelacién. Aun
incluso los que se crefan intocables a las fuerzas que ese poder encierra,
tuvieron que ceder, Dios sabe cémo, a las imposiciones superiores,
pagando hasta con la vida, el tributo que le debian.

La Historia Sagrada es un registro admirable de la accién persistente
e irreprimible de la Revelacién; ahora son los Genios, los Espiritus
Protectores de nuestro mundo que, valiéndose de la Revelacién, nos gufan
en la ardua senda de la Evolucién; ahora son sus preferidos, los que, en su
accién caritativa, abaten reinos, aniquilan poderes y hieren con la espada
flameante de la Verdad a los falsos apéstoles, a los ministros fraudulentos
que, en laloca pretensién de inhabilidad, arrojan a las almas a los abismos
insondables del fanatismo y de la supersticién.

Ejemplifiquemos:

En la infancia de la Humanidad, Abraham recibe la Revelacién de la
unidad de Dios y de su poder sobre todo el Universo: fue la Primera
Revelacién. Ningtin mandamiento, ningin precepto fue establecido en
esta manifestacién. Mds tarde los preferidos divinos bajan al Sinai y
Moisés recibe el Decdlogo que, ademds de refrendar la Manifestacién
Abrahdmica, prescribe deberes necesarios a los pueblos de aquella época.

Simple en su pureza, claro en su manifestacién, el Espiritu del Sinaf
estableci6 en diez mandamientos las bases de la moral social que prepararfa
a las gentes para un nuevo impetu a las regiones esclarecidas de la
Espiritualidad.

Infelizmente, como suele ocurrir en todas las manifestaciones de lo
Alto, la mala interpretacién humana, mezclindose con el pensamiento
divino, desnaturalizé el Decdlogo, transformdndolo en un Cdédigo
draconiano donde casi se prescribe el “diente por diente, ojo por 0jo”.

Pero la verdad primitiva, a pesar de todo, permanece para aquellos
que tienen 0jos para ver.

Pasan los tiempos, vienen nuevos tiempos y el cielo decide enviar a
la Tierra un Nuevo Mensaje, visible y tangible; es la Revelacién Cristiana,
vestida con todos los esplendores del Espiritu. Este es el que testifica la
verdad del Verbo; exaltando el valor de la piedra la (Revelacién), que fue

175



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

puesta como piedra angular de sus ensenanzas, pero que fue desechada por
los constructores, se volvié la Cabeza Angular en la cual tropiezan los
ignorantes y los perturbadores de la Ley.

El Divino Mesifas no deja de dar esa piedra como fundamento de su
Religién, no deja de mencionar la Revelacién como siendo el fundamento
de su lIglesia: Super hanc petran edificabo ecclesiam meam, “Sobre esta
piedra edificaré mi Iglesia.”

Parece bien claro el texto para que nos detengamos en mids
consideraciones.

La palabra del hombre es el resultado de la carne y de la sangre, pero
la confesion de Pedro no sali6 de la carne o de la sangre, sino de la
Revelacién Divina: 7% eres el Cristo, el Hijo de Dios Vivo. “Sobre esta
piedra edificaré mi Iglesia.”

Nuevamente los tiempos se desvanecen y la Humanidad progresa.

Pasaron casi veinte siglos; pero la palabra no pasa, y la Revelacién da
un nuevo impulso al mundo paralizado por las ideas de castas, malsanas
que hacen abstraccién del alma: He aqui que el Espiritismo, como un
Pentecostés solemne, derrama sobre la Tierra las luces de su sublime
Revelacién.

“Yo tengo atin muchas cosas que decios pero no las podéis entender
ahora; sin embargo, el Espiritu de la Verdad, que permanecerd con
vosotros, os guiard en toda la verdad.”

Revelacién Abrahdmica, Revelacién Mosaica, Revelacién Cristiana,
Revelacién Espirita; aquella, la primera; esta, la dltima; Revelacién de las
Revelaciones.

Retne, congrega, esclarece, explica todas las revelaciones pasadas y
anuncia las futuras; es la Revelacién Bdsica de la Moral, de la Filosoffa, de
la Ciencia y de la Religién.

He aqui en sus lineas generales el cardcter suave e instructivo de la
Revelacién.

Examinémosla ahora desde otro prisma:

El reinado de Nabucodonosor habia alcanzado su apogeo cuando
muere el gran rey, sucediéndole en el trono su nieto Baltasar.

Cierto dfa, se ofrece un gran banquete en palacio. Hombres y
mujeres de su corte, convidados, hacian brindis con esos vasos dejados por
Nabucodonosor, cuando una mano fluidica aparece préxima a la pared.
iEl rey tiembla de pavor, su cuerpo se estremece de asombro, pero la
mano, movida por una fuerza indémita, escribe: M ane, Thecel, Phares!

176



CAIRBAR SCHUTEL

Es la “piedra cortada sin intervencién humana, la cual hirié la
estatua en los pies de hierro y de arcilla, y los pulverizd.”

Es la Revelacién — aguijén terrible contra el orgullo y la vanidad —
que vino a poner término a un reinado indtil.

Prosigamos con el andlisis:

Oprimidos por la esclavitud del Faraén en Egipto, los israelitas
sufren las mds duras pruebas. El poder despético del rey no da treguas a los
esclavos, cuando el Sehor, compadecido de sus hijos, llama a Moisés y a
Aarén, revistiéndolos de dones y envolviéndolos en las gracias de la
Revelacién.

No es necesario transcribir los prodigios realizados ante el Faraén
por aquellos insignes varones. Los magos, con todo su arte y su encanto,
no consiguieron dominar las “plagas” que envolvian a los egipcios, y, si
llegaron a imitar algunas de ellas, fue para servir de castigo al rey
endurecido, proclamando, por fin, el Espiritu, la libertad de Israel y la
subyugacién de sus terribles opresores.

Lean la Historia, porque es de ella de donde extrajimos estos hechos
gloriosos que exalta la Revelacién, caracterizada por todos esos fenémenos
objetivos y subjetivos, cuya unica causa es la presencia del Espiritu
revestido de sus elevados atributos.

En el afo 916 antes de la Era Cristiana, Achab, rey de Israel, mandé
edificar un templo al dios Baal, donde pontificaban 450 sacerdotes del
mismo {dolo. Fue cuando el Profeta Elias, presentdindose ante el rey, le
dice: “T'an seguro como que Dios existe, no caerd del cielo ni una gota de
lluvia sobre esta tierra mala, hasta que yo lo consienta.” Y durante tres
afios y seis meses no llovié: después Elfas pidié lluvia al cielo y el cielo dio
lluvia y la tierra produjo sus frutos.

Luego, el mismo Elfas combate con los 450 sacerdotes de Baal. Dos
holocaustos fueron armados y mientras el de Baal, con sus 450 padres,
permanece inofensivo, el de Elfas, a ruegos de este, es devorado por las
llamas que €l atrae del cielo.

iLa Revelacién es extraordinaria, admirable! Con su auxilio Moisés
hace pasar a los israelitas por el Mar Rojo a pie, y Elias, abre, a su vez, las
aguas del Jorddn y lo atraviesa libre, dirigiéndose para Jericd.

Fue la Revelacién la que llamé a las puertas de Ninive e hizo al
pueblo vestirse de cilicio, cubrirse de ceniza y ayunar.

Fue la Revelacién la que movié los labios y la pena de Isafas para
que proclamase las grandezas de Dios; es ella la que en todos los tiempos
suscité profetas y constituyé apdstoles; fue ella la que se mostré admirable
y gloriosa a Jacob: este, adormecido sobre la piedra de Betel, simbolo de la

177



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

misma Revelacién, vio los Cielos abiertos, y, por una escalinata que
reposaba sobre la Tierra, subieron y descendieron Espiritus, en su deber
continuo de evolucién y auxilio de progreso a los que atin en atraso pedian
el carifio de sus superiores para elevarse a las cimas supremas de la
Espiritualidad.

Todo hombre, toda la Humanidad es perfectible: de siglo en siglo,
de afio en afo, de dia en dfa, la Humanidad conquista nuevas luces que le
dan superioridad moral, material y espiritual. Esta verdad es axiomdtica.
Todos los progresos conquistados nos son proporcionados por la
Revelacién.

iInfelizmente no se ha comprendido asi, porque los constructores, en
el ansia de las glorias y subordinados a las ideas bastardas, desecharon la
PIEDRA ANGULAR, que, finalmente, fue puesta como CABEZA
ANGULAR!

178



CAIRBAR SCHUTEL

TRINIDAD DEVASTADORA - jAY
DE VOSOTROS LOS QUE
DESCUIDAIS LOS MANDAMIENTOS
DE LA LEY!

“Mas jay de vosotros, escribasy fariseos, hipderitas! Porque cerrdis el Reino de los Cielos
delante de los hombres; pues ni entriis vosotros, ni dejdis entrar a los que estdn entrando. jAy
de vosotros, escribas y fariseos, hipdcritas) Porque devordis las casas de las viudas, y como
pretexto hacéis largas oraciones; por esto recibiréis mayor condenacion. jAy de vosotros, escribas
y fariseos, hipdcritas! Porque recorréis mar y tierra para hacer un prosélito, y una vez hecho, le
hacéis dos veces mds hijo del infierno que vosotros. jAy de vosotros, guias ciegos! Que decis: Si
alguno jura por el templo, no es nada; pero si alguno jura por el oro del templo, es deudor.
insensatos y ciegos! Porque ;cudl es mayor, el oro, o el templo que santifica al oro? También
decis: Si alguno jura por el altar, no es nada; pero si alguno jura por la ofrenda que estd sobre
é, es deudor. ;Necios y ciegos! Porque scudl es mayor, la ofrenda, o el altar que santifica la
ofrenda? Pues el que jura por el altar, jura por €, y por todo lo que estd sobre él; y el que jura
por el templo, jura por él, y por el que lo habita; y el que jura por el cielo, jura por el trono de
Dios, y por aquél que estd sentado en . jAy de vosotros, escribas y fariseos, hipdcritas! Porque
diezmdis la menta y el eneldo y el comino, y dejdis lo mds importante de la Ley: la justicia, la
misericordia y la fe. Esto era necesario hacer, sin dejar de hacer aquello. ;Guias ciegos, que
coldis el mosquito, y tragdis el camello! ;Ay de vosorros, escribas y fariseos, hipdcritas! Porque
limpidis lo de fuera del vaso y del plato, pero por dentro estdis llenos de robo y de injusticia.
iFariseo ciego! Limpia primero lo de dentro del vaso y del plaro, para que también lo de fuera
sea limpio. jAy de vosotros, escribas y fariseos, hipdcritas! Porque sois semejantes a sepulcros
blanqueados, que por fuera, a la verdad, se muestran hermosos, mds por dentro estdn llenos de
huesos de muertos y de toda inmundicia. Asi también vosotros por fuera, a la verdad, os
mostrdis justos a los hombres, pero por dentro estdis llenos de hipocresia e iniquidad. (Ay de
vosotros, escribas y fariseos, hipdcritas! Porque edificdis los sepulcros de los profetas, y adorndis
los monumentos de los justos, y decis: Si hubiésemos vivido en los dias de nuestros padres, no
hubiéramos sido sus complices en la sangre de los profetas. Asi que dais testimonio contra
vosotros mismos, de que sois hijos de aquellos que mataron a los profetas. [Vosotros también
llenad la medida de vuestros padves! ;Serpientes, generacion de viboras! ;Cémo escaparéis de la
condenacidn del infi eno?

(Mateo, XXIII, 13-33).
El mundo estd dominado por una trinidad devastadora: Politica,

Religién y Ciencia; Politica sin ideal y sin cardcter, Religién sin fe y
Ciencia sin sabiduria.

179



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Todas las bajezas que caracterizan y deprimen a la pobre
Humanidad, todas las enfermedades fisicas, morales y espirituales que
afectan a los hombres, tienen profundas raices en ese drbol genealdgico de
todos los vicios y malas pasiones, que embrutecen a las pobres almas y las
encadenan a ese terrible suplicio de T4ntalo.

“Misterio humano”, semejante al de la “Trinidad Papalina”, que
esclavizé las mds sagradas dotes de la Libertad y de la Justicia, producto
teratoldégico del egoismo y del orgullo de los Atilas y de los Herodes de
todos los tiempos: “trinidad devastadora”, demoledora por sus principios,
astuta por sus manifestaciones, pérfida por sus fines mercantiles, ha
aniquilado todos los dictdmenes del buen sentido, degenerado todas las
inteligencias y apagado todas las luces con que el Sol potente del progreso
calienta la Tierra.

En los gobiernos, como en las iglesias y en las academias, labra
desoladamente el dolor, la mala fe, el fraude consciente, el monopolio de
las posiciones para la explotacién del derecho de las gentes, el espiritu de
mercancia que, en la pretensién astuta de poder, de creer y de saber, no
respeta la Justicia, pisotea la Caridad y agrede la Verdad, la celestial virtud
a la cual Cristo dedic6 una vida entera.

Es de indispensable urgencia una fuerte reaccién, vigorosa contra ese
mal opresor que viene, desde hace muchos siglos, falseando todos los
principios del orden, todas las manifestaciones de la moral, todas las luces
de la sabidurfa.

Y el Espiritismo ahi estd, con sus preferidos invisibles, para dar el
golpe fatal a las instituciones cuyo maquiavelismo ensombrece las
conciencias, manteniéndolas en la ignorancia de los Divinos Preceptos del
Cristianismo.

Su tarea es la misma inscrita en el estandarte del Cristianismo,
erguido bien alto por el gran Apéstol de los Gentiles: Restaurare Omnia —
restaurar todo, el individuo, la familia, la sociedad, los gobiernos, la
Religién y la Ciencia.

Infundir el Espiritu Nuevo en las generaciones, presente y futura, y
aniquilar para siempre el Reinado de la Materia, que tanto ha entristecido
ala Humanidad.

La lucha estd entablada, y de los formidables monumentos que
simbolizan la supremacfa humana, no quedard piedra sobre piedra, pues
todas serdn derribadas.

Los pastores del gran rebafio, que desde lo Alto velan por el destino
de las almas, ya entraron en accién decisiva, y la Trinidad Devastadora
serd derrumbada como la Gran Babilonia, ciudad que nunca mds serd

180



CAIRBAR SCHUTEL

encontrada. Entonces bajo los impulsos regeneradores del progreso y
auxilios incesantes de la Verdad, gobiernos y pueblos, iglesias y creyentes,
academias y alumnos se orientardn en la senda gloriosa del porvenir,
guiados por el Espiritu, en busca de la felicidad imperecible.

A nosotros, espiritas, nos resta la solidaridad en la fe, la unién en el
trabajo, la energfa en la lucha, para que cada cual, en su lugar, cumpla la
tarea que le fue confiada.

iAy de los escribas y fariseos!

iAy de los ciegos, gufas de ciegos!

iAy de los sepulcros callados!

iAy de los sacerdotes, rabinos, pastores y politicos corruptos!

181



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

ODRES NUEVOS - VINO NUEVO
ODRES VIE]JOS - PANOS NUEVOS Y
VESTIDOS VIE]JOS

“Nadie remienda con paiio nuevo un vestido viejo, pues el remiendo nuevo tiraria de
lo viejo y el rasgon se haria mayor. Ni echa vino nuevo en odres viejos, pues el vino reventaria
los odresy seperderia el vinoy los odres, sino que el vino nuevo se echa en odres nuevos.”

(Marcos, I, 21-22).

No vale remendar con pafio nuevo un vestido viejo; el vestido se va
y queda el remiendo.

Querer corregir los errores de las “religiones” con fragmentos de la
Nueva Revelacién, es querer remendar un vestido viejo con pafio nuevo.

Las religiones sacerdotales son odres viejos curtidos de dogmas, de
sacramentos; no soportan absolutamente la fuerza de la Nueva Verdad
venida del Cielo.

Esas comparaciones fueron hechas por Jesis a propésito de la
pregunta que le hicieron acerca del ayuno que los discipulos de Juan
Bautista observaban y los de Jests no.

“sCémo pueden mis discipulos ayunar si yo estoy con ellos?” (Lucas,
V, 33-39).

“Mi Palabra no cabe en vuestras Iglesias; justamente por eso ella no
os fue ofrecida directamente, pero fue anunciada por encima de los
tejados, en los montes, en los campos, en las plazas y en los mares.”

“Quitar un fragmento de la Verdad, que yo legué a todo el mundo,
para suprimir el ayuno de los discipulos de Juan y de los fariseos, seria lo
mismo que poner un remiendo de pafio nuevo en la rotura de un vestido
viejo.”

Las Iglesias, en ningin tiempo, sirvieron de receptdculo, de vaso
sagrado para el Vino Nuevo de la Revelacién.

El Decdlogo no fue transmitido a los hebreos por los sacerdotes ni
por las Iglesias de Egipto, sino en el Monte Sinai, por la mediumnidad de
Moisés.

El Cristianismo no fue dado al mundo del Templo de Jerusalén, ni
por los fariseos, ni por los escribas, ni por los saduceos, ni por los esenios,

182



CAIRBAR SCHUTEL

ni por los samaritanos, ni del Monte Garizim, sino por Jests, Hombre
independiente de todas las Iglesias y de todas las sectas religiosas.

El Espiritismo, asi como la Primera Revelacién, la Cristiana,
también fue y continuard siendo manifestado al Mundo, fuera de todas las
Iglesias y de todas las ortodoxias.

“No se echa vino nuevo en odres vigjos: pues reventarfan los odres y
el vino se perderfa.”

Afade también la circunstancia del paladar: el que se acostumbré al
vino viejo no quiere vino nuevo. Asi también aquellos que se
acostumbraron a las viejas religiones, no pueden querer la nueva, incluso
porque la “religién”, dicen, es como el vino: cuanto mds viejo mejor.

Para odres viejos, vino viejo; para viejos incrustados de los pardsitos
de las viejas religiones, religién vieja.

Las tdnicas con las que los cristianos se visten en el Mundo
Espiritual no tienen remiendos, asi como los odres que tienen que recibir
el vino nuevo, no son viejos; de ahi el aviso a Nicodemo, mostréndole la
necesidad de renacer de la carne y del Espiritu.

El espiritu viejo perjudica y deteriora la carme nueva, es decir, la
nueva generacion; de la misma forma el espiritu nuevo no puede ser
asimilado por la carne vieja (la vieja generacién). Es necesario que se dé el
renacimiento del espiritu, por la modificacién de las ideas, y el del cuerpo,
sin lo que no se verd el Reino de Dios. A esta operacién Pablo, llamé: “la
sustitucién del hombre nuevo por la expulsién del hombre viejo”; y anadié:
“los que son de Cristo se volverdn nuevas criaturas”. Por eso, es indtil
esperar de religiosos, anquilosados por las tradiciones y dogmas
antepasados, la modificacién y regeneracién de las costumbres; asi como es
utopia creer que, de los pardsitos que componen la ciencia oficial, venga el
progreso de la Ciencia, y por ellos nazca una filosofia racional que exalte la
investigacién, el libre examen orientado por los sanos principios de la
Légica.

De la misma manera se puede aplicar la pardbola a los representantes
de los gobiernos corrompidos que tienen encendido el fuego de la guerra,
devastando naciones, oprimiendo pueblos, degradando el cardcter
nacional, empobreciendo el tesoro publico, erigiendo a politiqueo de
aldea, unida a intereses subalternos.

Esos religiosos, cientificosy politicos no pueden recibir el vino nuevo,
son vestidos viejos, en los cuales no cabe el remiendo con pasio nuevo, de
ideas nuevas de paz, de orden y de progreso. Son odres viejos que revientan
al contacto del esp/ritu nuevo, s6lo asimilable por la nueva generacién.

183



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

“Nadie remienda con pafio viejo un vestido nuevo; ni echa vino
nuevo en odres viejos.”

184



CAIRBAR SCHUTEL

LAFEY EL AMOR

“Y una mujer que padecia hemorragias desde hacia doce arios, que habia sufrido
mucho con muchos médicos y habia gastado toda su fortuna sin obtener ninguna mejoria,
incluso habia emp eorado, al ofr hablar de Jesiis, se acercd a €l por detrds entre la gente y le tocd
el manto, pues se decia: Con sdlo tocar sus vestidos, me curo. Inmediatamente, la fuente de las
hemorragias se secd y sintid que su cuerpo estaba curado de la enfermedad. Jesis, al sentir que
habia salido de ¢ aquella fuerza, se volvid a la gente y dijo: ;Quién me ha tocado? Sus
discipulos le contestaron: Ves que la multitud re apretuja, ;y dices que quién te ha rocado? El
seguia mirando alrededor para ver a la que lo habia hecho. Entonces la mujer, que sabia lo
que habia ocurrido en ella, se acercd asustada y temblorosa, se p ostrd ante Jesiis y le dijo toda la
verdad. El dijo a la mujer: Hija, tu fe te ha curado; vete en paz, libre ya de tu enfermedad.”

(Marcos, V. 25-34).

Sabiduria y santidad son los dos atributos para la adquisicién de la
felicidad.

La Luz da sabiduria, la Religién da santidad, pero sélo el Amor
resume toda la Ley y los Profetas.

La Esperanza consuela y anima; la Caridad robustece y ampara; la Fe
salva; el Amor anima todas estas virtudes; el Amor es la Ley.

Los hombres titubean; la Humanidad degrada; todo parece perdido
como la nave golpeada por la tempestad. Aparece el Amor y hace oir su
voz convincente: todo se calma.

La bonanza sucede a la impetuosidad de los vientos y a la furia de
los mares. La luz sucede a las tinieblas como el dia sucede a la noche.

No hay nada que manifieste mejor la Ley de Dios que el Amor. Su
nombre, escrito Unicamente con cuatro letras, indica los cuatro puntos
cardinales de la felicidad espiritual; sus letras son luces; su luz brilla mds y
arde mejor que el Sol.

La Esperanza estd unidad ala Inmortalidad; mas la Fe es inseparable
del Amor.

La mujer enferma, llena de fe, se aproxima al Sefor, le toca los
vestidos. “Haciendo eso, pensé: quedaré curada del mal que hace muchos
afios me aflige.” ;Y el milagro se efectud!

Asi les sucederd también a todos aquellos que tuvieran fe y se
aproximasen a Jesus: “El que me siga no estard en tinieblas.”

Todos los que tuvieran Fe, y con Fe buscasen vencer las dificultades,
triunfardn porque el Amor coopera con la Fe para derrumbar barreras,
destruir dominios, aniquilar obstédculos y suprimir dificultades.

185



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

“Si tuvieras fe, dijo Jests, dirds a este monte: pdsate para alld y é
pasard.”

“Si tuvieras fe, dirds a esta higuera: traspldntate mds alld, y asi
ocurrird.”

La misién exclusiva de Jests fue revivir los corazones en la Fe, para
que las almas lleguen a las alturas del amor de Dios.

En todos sus viajes, el Maestro sembraba Fe, para que las gentes, con
su produccién, adquiriesen los tesoros del Amor.

Es asi como, cultivando sus ensefianzas, nosotros alcanzaremos los
mundos de luz que se mueven en el Eter accionados por la voluntad de
Dios.

La Luz da Sabiduria y salva; Jesus es el Camino, la Verdad y la Vida;
el Amor es la Ley.

186



CAIRBAR SCHUTEL

LA TRANSFIGURACION EN EL
TABOR

“Seis dias después Jesils tomé consigo a Pedro, Tiago y a Juan, y los llevd a un monte
alto a solas. 'Y se transfigurdé ante ellos. Sus vestidos se volvieron de wna blancura
resplandeciente, como ningiin batanero de la tierra podria blanquearlos. Y se les apareci eron
Elias y Moisés hablando con Jesiis. Pedro tomd la palabra y dijo a Jesiis: Maestro, jqué bien se
estd aqui! Hagamos tres tiendas, una para ti, otra para Moisés y otra para Elias. Es que no
sabia lo que decia, pues estaban asustados. Una nube los cubrié con su sombra; y desde la nube
se 0yd una voz: Este es mi hijo amado. Escuchadlo. Miraron inmediatamente alrededor, y ya
no vieron a nadie mds que a Jestis solo con ellos.”

(Marcos, IX; 2-8).

Jestis tomé a tres de sus discipulos, Pedro, Tiago y Juan, y los llevé
al Monte Tabor, y se mostr6 a estos, que habia elegido para apostolar la
Causa, tal como era en el Mundo de la Verdad; es decir, les aparecié en
Espiritu; tan bello y radiante estaba, que el Evangelista, por no conocer
otra expresién para describir la presentacién del Cristo de Dios, dijo
“haberse vuelto en extremo resplandecientes sus vestiduras”; afiadiendo
Mateo: “Y su rostro brillaba como el Sol”.

El texto dice que ademds Jesus, en su gran y divina sabidurfa,
decidié invocar a los Espiritus de Moisés y de Elias, que vinieron a traer la
excelencia de su testimonio para la glorificacién de la Ley de Dios, que El,
Jesus, estaba ensefiando a sus discipulos.

Y aun para mayor conviccién de aquellos que representaban el
Colegio Apostdlico, una nube los envolvié y la Voz del Cielo se oyd,
sealando a Jests: “Este en mi hijo amado — ;OIDLO!”

Como vemos, el Divino Maestro se revistié de todos los esplendores,
se roded de todos los testimonios, para demostrar a sus futuros seguidores
la tarea que les estaba confiada: testimonio de la Tierra — los tres discipulos
que irfan a transmitir a los demds las escenas indescriptibles que
presenciaron: testimonio del Mundo de los Espiritus — representado
dignamente por los Espiritus de Moisés y de Elias, que aparecieron
positivamente a todos; testimonio del propio Jesus que, destacdndose del
cuerpo material con el que subié al monte, se presenté con el Cuerpo
Inmortal con el que ascenderfa al Infinito; testimonio, finalmente, del
Supremo Padre, que, retumbando en la nube de fluidos amorosos con su
divino Verbo, confirmd, una vez mds, su carifio por el Hijo Amado, que

187



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

deberia ser oido y obedecido por aquellos que, mds tarde, tendrian que
divulgar sus Palabras Redentoras por todo el mundo.

De ahi se concluye que los esplendores de Cristo no son materiales,
sino espirituales; las manifestaciones de Cristo no son carnales, sino
manifestaciones de Espiritus.

Ofr a Cristo debe ser, pues, nuestro principal anhelo.

Oir a Ciristo por los discipulos, oir a Cristo por los representantes
del Mundo Espirita, oir a Cristo por la voz que habla en las nubes, porque
todos dan testimonio de Cristo, en la tierra, en los ares y en el Mundo
Espiritual.

La Ley de Cristo Jesis demuestra la existencia del alma, por el
desdoblamiento y transfiguracién; demuestra la inmortalidad del alma,
con la aparicién y comunicacién de Moisés y de Elias; y el Verbo, en las
nubes, sanciona el divino Amor abarcando el Infinito para que la “Palabra
no pase y sea cumplida integramente”.

La Transfiguracién es la predicacién del Cristianismo con todas las
fuerzas de su Vida Eterna.

188



CAIRBAR SCHUTEL

LA PRUEBA DE LA RIQUEZA

“Jesiis mird a su alrededor y dijo a sus discipulos: [Qué dificilmente entrardn en el
reino de Dios los que tienen riquezas! Los discipulos se quedaron asombrados ante estas
palabras. Pero Jesis les repitid: Hijos, jqué dificil es entrar en el reino de Dios! es mds ficil que
un camello pase por el ojo de una aguja que un rico entre en el reino de Dios. Ellos, mds
asombrados todavia, se decian: Entonces, ;quién puede salvarse? Jesiis los mird y les dijo: Para
los hombres esto es imposible; pero no para Dios, pues para Dios todo es posible.”

(Marcos, X, 23-27).

La opulencia tiene sus virtudes, sus efectos gloriosos, pero son
grandes los escollos de los que se hallan en la opulencia.

Espiritus predestinados, tal vez para concurrir con mayor suma de
beneficios para el engrandecimiento material, moral y espiritual de sus
hermanos, ellos, la mayoria de las veces, se olvidan de la misién que
vinieron a desempefiar.

El orgullo insuflado por los aduladores, por los serviles, que no
conocen otro dios que el del oro, han extraviado a muchas almas,
conduciéndolas a rudas y penosas pruebas, por el mal empleo de la fortuna
que el Creador les concedid para su perfeccionamiento y el
perfeccionamiento de sus semejantes.

El hombre rico tiene mds dificultades a vencer que el pobre. Ademds
de cuidar de si y de los suyos, ademds de procurar mantener las exigencias
sociales, ademds de estudiar y estudiar mucho porque dispone de mds
tiempo que el pobre, adn le cabe el deber preciso de ¢jercer la Caridad, sea
socorriendo a los necesitados del cuerpo, sea ensefiando a los ignorantes,
dirigiendo a todos palabras de confortamiento, de coraje y de resignacién.

Dios no condena la riqueza y nadie es condenado por ser rico.

Lo que Dios condena es el mal uso que se hace de la fortuna.

“Qué dificil es que un rico entre en el reino de los Cielos! Es mis
facil — dijo Jests — que un camello pase por el ojo de una aguja que un rico
se salve.”

Esta sentencia del Maestro, viene en apoyo de las pruebas por las
que pasan aquellos que pidieron bienes de fortuna, para ofrecerles
oportunidad de prestar mds beneficios a su préjimo, y, por tanto,
progresar mds rdpidamente. Y basta leer en E/ Cielo y el Infierno, de Allan
Kardec, la comunicacién del Espiritu de la Condesa Paula, desencarnada
en 1851, para ver que el dinero es también un poderoso auxiliar para

189



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

conquistar la fortuna imperecible que los ladrones no roban, las polillas no
roen y la herrumbre no consume.

Aquellos que pidieron la pobreza, porque no se creyeron a la altura
de desempefiar los deberes impuestos por la riqueza, deben mantener el
corgje y la resignacién, pues la verdadera fortuna es la que nos
proporcionan las virtudes que practicamos y de las cuales nos rodeamos.

A los ricos, les repetimos el dltimo parte de la comunicacién de la
Condesa Paula:

“Y vosotros ricos, tened siempre en mente que la verdadera fortuna,
la fortuna imperecedera, no existe en la Tierra; procurad antes saber el
precio por el cual podréis alcanzar los beneficios del Todopoderoso.”

190



CAIRBAR SCHUTEL

EL GRAN MANDAMIENTO

“Un maestro de la ley que habia oido la discusion, viendo que les habia contestado
bien, se le acercd y le pregunto: ; Cudl es el primero de todos los mandamientos? Jesiis respondid:
El primero es: Escucha, Israel: el Seior, Dios nuestro, es el vinico Sefior; y amards al Sefior tu
Dios con todo tu corazdn, con toda tu alma, con toda tu mente y con todas tus fuerzas. El
segundo es este: Amards a tu prdjimo como a ti mismo. No hay mandamiento mayor que estos.
El escriba le dijo: Muy bien, maestro; con razén has dicho que él es uno solo y que no hay otro
Suera de €, y amarlo con todo el corazdn, con toda la inteligencia y con todas las fuerzas, y
amar al prdjimo como a si mismo vale mucho mds que todos los holocaustos y sacrificios. Jesiis
al ver que habia respondido tan sabiamente, le dijo: No estds lejos del reino de Dios. Y ya
nadie se atrevid a p reqguntarle mds.”

(Marcos, XII, 28-34).

Tres son los deberes indispensables a la criatura humana: 1°) para
con Dios; 2°) para consigo mismo; 3°) para con su préjimo. En esto
resumi6 Jesus la Ley y los Profetas.

Siendo Dios el autor de nuestra existencia, nuestro verdadero Padre,
debemos dedicar, primeramente a Dios, todos nuestros haberes, nuestra
propia Vida.

Los deberes del hombre estdn en relacién con su grado de
adelantamiento, con sus aptitudes fisicas, intelectuales y psiquicas.

Nadie puede dar si no lo que tiene, pero no hay duda de que
debemos dar a Dios todo lo que tenemos. Y como los haberes que
dedicamos a Dios son retribuidos con centuplicados intereses, nos
corresponde aprovechar todas esas dddivas para provecho propio y en
provecho del préjimo.

Es por el cumplimiento de esos deberes cuando comienza la
felicidad.

Satisfechos los deberes que tenemos para con Dios, ocurre que
debemos cuidar de aquellos que se relacionan con nuestra propia
individualidad. Estd claro que esas obligaciones son de naturaleza material,
intelectual y espiritual.

El hombre vino a la Tierra para progresar y ese progreso depende del
buen empleo que haga del tiempo para vigilar su cuerpo,

191



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

proporciondndole la natural manutencién, y cultivar el espirituy,
ofreciéndole luces: luces de Vida Eterna; luces de verdadera sabiduria;
luces de perfecta moral.

El cuerpo es un intermediario para las recepciones y manifestaciones
exteriores; es necesario que lo tratemos y lo utilicemos como tratamos y
utilizamos una mdquina para ejecutar el trabajo del que estamos
encargados.

El Espiritismo abarca la parte material y la parte psiquica del
individuo; exige tratamiento del cuerpo y cultivo del Espiritu, sin
detrimento uno del otro.

De la misma forma nos corresponde hacer para con nuestro
préjimo.

Préjimo es aquél que se acerca a nosotros, sea en cuerpo, sea en
Espiritu:

Hay préjimos que estdn lejos de nosotros y préjimos que estdn
cerca.

En la esfera del Espiritu prevalece la ley de la afinidad. En el terreno
de la materia la ley de atraccién.

Los principales préjimos son los que estdn unidos a nosotros por la
ley de la afinidad psiquica.

Los préjimos secundarios son los que se valen de nosotros para
suplir su necesidad; necesidad de orden material o de orden espiritual,
porque nuestros deberes para con el préjimo, para con nosotros mismos y
para con Dios son de orden material y espiritual.

El hombre que cumple su deber, no estd obligado a nada mds.
Cuando el hombre hace lo que puede, Dios hace por él lo que él por si
mismo no puede hacer.

Feliz de aquél que hace todo lo que puede y debe hacer, pues ese es
el buen empleo del talento para la adquisicién de otros tantos talentos.

Tres son los deberes indispensables del hombre: para con Dios, para
consigo mismo y para con el préjimo.

El precepto es este: ama a Dios; ama a ti mismo; ama a tu préjimos;
instrdyete y procura instruir a tu préjimo. Haz todo eso con toda tu
inteligencia, con todo tu corazén, con toda tu alma y con todas tus
fuerzas.

No hay otro mandamiento.

192



CAIRBAR SCHUTEL

LAS SENALES DE LOS TIEMPOS

“Al salir Jesis del templo, le dijo uno de sus discipulos: ; Maestro, mira qué piedras y
qué edificio! Jesiis le dijo: ;Ves esos grandes edificios? No quedard aqui piedra sobre piedra;
todo serd destruido. Y estando sentado en el Monte de los Olivos, de cara al templo, le
preguntaron a solas Pedro, Santiago, Juan y Andrés: Dinos, ;cudndo sucederd esoy cudl serd la
seiial de que todas esas cosas van a cumplirse? Jesis le contestd: Mirad que nadie os engarie.
Muchos vendrin usando mi nombre y diciendo: Yo soy, y engariardn a muchos. Cuando oigdis
hablar de guerras y noticias de batallas, no os alarméis porque es necesario que eso suceda; pero
todavia no serd el fin. Se levantardn pueblos contra pueblos y reinos contra reinos; habrd
hambre y terremotos por diversos lugares. Eso serd el comienzo de los dolores. Mirad por
vosotros mismos. Os entregardn a los tribunales, os torturardn en las sinagogas y compareceréis
ante los gobernadores y los reyes por causa mia; daréis testimonio entre ellos. Pero antes de
todo, el Evangelio serd predicado a todos los pueblos. Cuando os lleven para entregaros, no os
angustiéis por lo que habréis de decir; decid lo que os serd inspirado en aquella hora, pues no
hablaréis vosotros, sino el Espiritu Santo. El hermano entregard a la muerte a su hermano, y el
padre al hijo, y los hijos se alzarin contra los padres y los matardn. Todos os odiardn por causa
mia; pero el que persevere hasta el fin se salvard. Cuando vedis el idolo repugnante puesto
donde no debe estar (el que lea que entienda), entonces los que estén en Judea que huyan a los
montes; el que esté en la terraza que no baje a recoger nada de su casa, y el que esté en el
campo que no vuelva por su manto. Ay de las que estén encinta y criando en aquellos dias!
Rezad para que esto no caiga en invierno. Porque en aquellos dias habrd una angustia tan
grande como no la ha habido desde el principio del mundo que Dios cred hasta abora, ni la
habrd jamds. Y si el Seiior no acortase aquellos dias, nadie se salvaria; pero, en atencidn a los
elegidos que él se escogid, acortard esos dias. Entonces, si alguien os dice: El Mestas estd aqui o
alld, no lo credis. Surgivdn falsos mesias y falsos profetas, y harin seniales y prodigios para
engafiar, si fuera posible, aun a los mismos elegidos. Tened cuidado, pues os lo ha dicho todo
de antemano. En aquellos dias, después de esta angustia, el Sol se oscurecerd, la luna no
alumbrard, las estrellas caerdn del cielo y las columnas de los cielos se tamba leardn. Entonces se
verd venir el Hijo del Hombre entre nubes con gran poder y majestad. Mandard a sus dngeles
a reunir a sus elegidos de los cuatro vientos, desde uno a otro extremo del cielo y de la Tierra.”

(Marcos, XIII, 1-27).

Este trecho del Evangelio, probablemente de la dltima fase de la vida
de Jests, es digno de nuestro estudio y atencién.

El Maestro ya habia lanzado su escrito infamatorio contra los
escribas y fariseos, los ciegos gufas de ciegos, que erigian los sepulcros de
los profetas a quienes sus padres habfan matado cruelmente; a los
traficantes de las gracias de Dios; a los vendedores ambulantes del templo.
El ya se habfa lamentado de Jerusalén, que mataba a los profetas y
enviados que cruzaban sus puertas cuando, al llamar los discipulos su

193



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

atencién para las grandezas del templo, se aproveché de la oportunidad
para decir, ante ellos, su Sermén Profético, como lo llaman los Evangelios.

Fue en esa ocasién que Jests hablé a los discipulos de los tiempos
que habian de llegar y de los sucesos que se desatarian en el mundo, hasta
la iniciacién de una nueva fase de vida para la Humanidad.

Sin otro predmbulo que pudiese desviar la atencién de las
admirables escenas, por medio de las cuales, mostré a los que lo rodeaban
los hechos que se desatarfan, después de su marcha hacia la Espiritualidad,
Jestis comenzé a hablar del gran y suntuoso Templo de Jerusalén, del cual
no quedarfa piedra sobre piedra.

Esta era la mayor sefial de los acontecimientos que estaban
préximos, y fue justamente lo que se realizd.

Del Templo de Jerusalén no queddé piedra sobre piedra, como
tampoco quedard piedra sobre piedra de todos los monumentos que el
orgullo, la vanidad y el egoismo humano edificaron en nombre de Dios.

Grande era la misién que le correspondia al Maestro llevar a
término, y de retirada del Templo donde El habfa acusado a los sacerdotes,
el Maestro siguié para el Monte de los Olivos, lugar predilecto donde,
varias veces, se habfa reunido con sus discipulos, mostrdndoles desde lo
alto del picacho, cuya vista abarcaba extensos horizontes, las bellezas de la
Naturaleza matizada por los rayos del Sol.

Sentado en la hierba, melancélico y pensativo, comenzé entonces el
Maestro a responder a las preguntas de aquellos que deberfan apostolar su
causa, destacando los hechos que sefialarfan el fin de los tiempos del
mundo sacerdotal, que precederia al inicio del mundo espiritual, es decir,
de la fase iniciativa del Reinado del Espiritu sobre la materia. Tomando
como simbolo de las grandezas humanas el Templo de Jerusalén, Jests
hizo ver a sus discipulos que todas esas pompas lujosas, que adormecen el
Espiritu y aniquilan el sentimiento, distraen a los hombres de sus deberes
para con Dios y el préjimo, impidiendo a las almas cumplir sus deberes
evangélicos.

El Maestro ya habia predicho también los grandes martirios que
tendria que sufrir, predicciones que se realizaron al pie de la letra; pero que
todo eso era preciso que se cumpliese; y que El volverfa al mundo en el
tiempo de la restauracién final de su Palabra. Pero, antes de eso, el mundo
tendria que pasar por grandes transformaciones y la Humanidad por
grandes sufrimientos.

Preguntdndole los discipulos la época en que ocurrirfan esos
acontecimientos, Jesis comenzé por ensefiarlos a razonar, ensefidndoles a

194



CAIRBAR SCHUTEL

discernir de los hombres y los Espiritus, a fin de poder distinguir los
tiempos predichos.

“;Cuidado! Que nadie os engafe, porque muchos vendrdn en mi
nombre diciendo: yo soy el Cristo, y engafardn a muchos”.

“Si alguien os dice: he aqui el Cristo o helo alli, no lo credis; porque
han de levantarse falsos Cristos y falsos profetas y mostrardn tales sefiales y
milagros que, si fuera posible, enganardn hasta a los elegidos.

“Si dijesen que Cristo estd en el desierto, no salgdis; si dijeran que
estd en el interior de la casa no lo credis, porque asi como el relémpago sale
del Oriente para el Occidente, asi serd la venida del Hijo del Hombre.”

Con esta exposicién Jesds hizo ver que su venida no serfa como
aquella vez, en la que fue crucificado; vendria en Espiritu, presidiendo el
gran movimiento de espiritualizacién del mundo, tal como se estd
verificando bajo los auspicios del Espiritismo. Mostré bien a los
mistificadores, que presentarian a “Cristo” encerrado en cdmaras y en el
interior de las casas, asi como los que aparecen en los desiertos, arrebatan a
multitudes curiosas y constituyen reductos de fandticos.

Y fue después de exaltar el sentimiento y el raciocinio de sus
discipulos, que el Hijo de Dios creyé acertado narrar los dolores por los
que el mundo tendria que pasar y las luchas que sus seguidores tendrian
que sustentar en la obra de la regeneracién humana.

“T'endréis, primeramente, que ofir rumores de guerra, pero no os
asustéis, porque no es ain en esa ocasién que vendrd el fin, pues se
levantard nacién contra nacidén, reino contra reino, y habrd hambre y
terremotos en varios lugares; pero todo eso es el principio de los dolores.”

Esta prediccién estd realizada y continua verificindose; las guerras
que tienen asolado dltimamente el planeta no dejardn duda sobre la
realizacién de la previsién. Los ataques contra la palabra apostélica,
llevando a los divulgadores de la fe a los tribunales, han continuado desde
los primeros tiempos del Cristianismo.

Desde los tiempos de Nerdn, prosiguiendo siempre, extendiéndose
al trazado de la Iglesia de Roma, que entregaba a los “herejes” al brazo
fuerte para serles infringidos los mayores suplicios, la historia de los
inquisidores y de la Inquisicién, componiendo pdginas de sangre en la
Historia de la Humanidad, dejan de ver claramente también el
cumplimiento de ese trecho del Evangelio.

La Gran Guerra de 1914-1918, que se cobré mds de 30 millones de
victimas; la gran peste que se llevd a otras tantas o quizd mds; las luchas
activas que existen en todo el mundo no son mds que las senales
caracteristicas, predichas por el Nazareno, del fin de los tiempos en que el

195



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

mundo tendrd que pasar por una completa reforma en lo que se refiere a la
moral.

Jests afiadié que, en virtud de la iniquidad a la que los hombres se
entregarfan, el amor se enfriarfa y no habria mds caridad; los afectos se
extinguirfan y el cardcter se degeneraria.

iEs lo que estamos viendo por todas partes! El lujo, la suntuosidad,
la ganancia del oro, el deseco de multiplicar las fortunas; el egoismo
endiosado; y, por otros lados, el desprecio para con los necesitados, para
con los enfermos y abandonados.

iEn vez de hospitales, se edifican iglesias; en vez de escuelas de
instruccién, se construyen cdrceles; en vez de luz, la Humanidad se viste de
tinieblas!

Una de las mds caracteristicas “sefales de los tiempos” es la
Predicacién del Evangelio, como estd escrito:

“Este Evangelio serd predicado por todo el mundo; entonces vendrd
el fin.” Gracias al Espiritismo, es decir, a los Espiritus de la Verdad, este
convite para seguir a Cristo se estd realizando como un aviso amoroso de la
venida, en Espiritu, de Jesds, que establecerd en la Tierra el Reinado del
Espiritu.

La predicacién del Evangelio es el hacha puesta en la raiz de los
drboles infructiferos; es la exhortacién a la regeneracién de las costumbres
para la espiritualizacién de los hombres.

Otra caracteristica igual es: “la abominacién de la desolacién
predicha por el Profeta Daniel, que se habia de verificar en el lugar santo.”

Es un hecho bien patente a los ojos de todos: lo que los hombres
llaman /ugar santo son las iglesias; y no hay quien conteste a la desolacidn
que labra en las iglesias.

sQué es actualmente religién? Nada. ;Qué es una iglesia? Un lugar
abominable, donde se puede encontrar todo menos amor a Dios, caridad,
amor al préjimo, respeto y moral.

La Iglesia actual es un punto de diversién como cualquier otro, es
un cafetin de fiestas donde se mercan gallinas y lechones.

sQué es la religién del pueblo, hoy?

:Dénde estd la fe, la Esperanza y la Caridad que unen, sustentan,
amparan y elevan a la multitud popular? Lo que hay son tréficos de misas,
trificos de bautismos, tréficos de casamientos, trificos de nacimientos y
trificos de muertos. Todo es mercaderfa, todo se vende en la religién del
pueblo, todo se merca en las iglesias de esa Babilonia.

196



CAIRBAR SCHUTEL

iLa Inmortalidad, la comunién de las almas y de los santos,
desaparecié del Credo; el Diablo vencié a la Divinidad: el Infierno se tragd
el Cielo!

No hay creencia, no hay fe; para la mayorfa del pueblo, todo
termina con la muerte; la Iglesia proclamé: pulvis est, et in pulveris
reverteris, “polvo eres y al polvo volverds”, spiritus qui vales non redit. “Los
muertos no vuelven.” La tumba es entonces, la tltima palabra de la vida. He
aqui la senal segura del fin de los tiempos; he aqui la desolacién y la
abominacién, predicha por Jests, imperando en el “lugar santo”.

Las dltimas predicciones del Maestro, grabadas en el referido
capitulo, tratan sobre los fenémenos fisicos, las sefales en el cielo. Todos
dicen: “el clima estd cambiado”. De hecho, el tiempo estd cambiado y ese
cambio fue predicho por Jests hace casi dos mil afios, para sefialar el fin
del Mundo de la Carne y el advenimiento del Mundo del Espiritu.

Finalmente, dice el texto: “Las estrellas caerdn del cielo y las
autoridades serdn abatidas.”

Esas Estrellas no son mds que Espiritus Superiores, que vinieron a
tomar parte en esa restauracién, incluso porque sélo ellos serdn capaces de
abatir a las autoridades, a los gobiernos civiles y religiosos, de la Tierra y
del Espacio, que condujeron a los hombres a la degradacién en la que se
encuentran.

Ellos vienen a reunir a los elegidos de los cuatro vientos y a llamarlos
para formar ese Reino deseado, que pedimos diariamente al Senor en el
Padre Nuestro.

Vamos a concluir, aconsejando al lector a ocupar un lugar en las
filas de Ciristo, porque sélo asi estard resguardado de los males futuros que
hardn desaparecer el mundo viejo con sus pasiones, para, una vez
removidos los escombros, levantar en cada alma una citedra donde el

Espiritu de la Verdad pueda glorificar.

197



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

LA CENA DE PASCUA

“A la hora determinada se puso a la mesa con sus discipulos. Y les dijo: He deseado
vivamente comer esta pascua con vosotros antes de mi pasion. Os digo que ya no la comeré
hasta que se cumpla en el reino de Dios. Tomd una copa, dio gracias y dijo: Tomad y
repartirla entre vosotros, pues os digo que ya no beberé del fruro de la vid hasta que llegue el
reino de Dios. Luego tomd pan, dio gracias, lo partid y se le dio, diciendo: Esto es mi cuerpo,
que es entregado a vosotros; hacer esto en recuerdo mio. Y de la misma manera el ciliz, después
de la cena, diciendo: Este cdliz es la nueva alianza sellada con mi sangre, que es derramada
por vosotros.”

(Lucas, XXII, 14-20).

“Durante la cena Jesiis tomd pan, lo bendijo, lo partid y lo dio a sus discipulos,
diciendo: Tomad y comed. Esto es mi cuerpo. Después tomd un cdliz, dio graciasy se lo dio,
diciendo: Bebed todos de él, porque ésta es mi sangre, la sangre de la nueva alianza, que serd
derramada por todos para remision de los pecados. Os digo que ya no beberé mds de este fruro
de la vid hasta el dia en que beba con vosotros un vino nuevo en el reino de mi Padre.”

(Mateo, XXVI, 26-29).

“Durante la cena Jesits tomd pan, lo bendijo, lo partié y se lo dio, diciendo: Tomad,
esto es mi cuerpo. Después tomd un ciliz, dio gracias, selo pasé a ellosy bebieron de €] todos. Y
les dijo: Esta es mi sangre, la sangre de la alianza, que serd derramada por todos. Os aseguro
que ya no beberé mds de este fruto de la vid hasta el dia en que beba un vino nuevo en el reino
de Dios.

(Marcos, 14, 22-25).

Narran las Escritura que el Profeta Ezequiel, arrebatado en Espiritu,
de Babilonia, donde se hallaba cautivo, fue en Jerusalén, y en esta ciudad
un Angel le mostré un Santuario, que tenfa la puerta cerrada; y le dijo que
“el Principe se sentarfa a la mesa para comer el pan delante del Sefior”.
(Ezequiel, 44, 1-3).

iExtraordinario transporte espiritual! ;Bellisima visién profétical
iMaravillosa comunicacién premonitoria, que se realizé al pie de la letra,
algunas veintenas de afios después!

Arrebatado en Espiritu, con gran antelacién, el Profeta Ezequiel vio
la estupenda escena que se deberfa desdoblar a través de los tiempos:
“Jests, el Principe de la Paz, sentado a una mesa partiendo el pan con sus
discipulos, en la ciudad de Jerusalén”, tal como recordamos en este escrito,

por la lectura de los Evangelios.

198



CAIRBAR SCHUTEL

En el “Santuario” sélo podia ser repartido “el pan de la
proposicién”, por los sacerdotes; para Jesds, que tenfa por misién infundir
en el Espiritu Humano la Nueva Ley del Amor, del Perdén y de la
adoracién a Dios en Espiritu y Verdad, el Santuario cerré las puertas.

Era preciso que asf sucediese para que la Doctrina Cristiana sufriese
la contingencia de las duras impugnaciones con que los reaccionarios de
todos los tiempos impedian todas las ideas nuevas, hasta la mds noble y
pura, la mds santa y verdadera con la que Dios quiso auxiliar a sus hijos.

Entretanto, el Pan no qued§ entero y se repartié con tanta
abundancia que hasta hoy, veinte siglos después, podemos con é| saciar
nuestra hambre de entendimiento. Milagro atin mayor que aquél que
multiplicé peces y panes que saciaron a cinco mil personas. Aquellos panes
y peces, aunque quitasen el hambre de tanta gente y quedasen también
doce cestos de sobras, no llegaron hasta nosotros; mientras que este Pan se
refleja a través de las generaciones y envuelve nuestra alma en fluidos
benéficos, que verdaderamente sacian el Espiritu.

Respondiendo con minuciosa atencién a los trechos evangélicos
escritos mds arriba, los vemos que guardan intima relacién con los
capitulos 13, 14, 15 y 16 del Evangelio de Juan, que recomendamos la
atencién de los lectores. Y asi llegamos a la conclusién, poniendo en
acuerdo los cuatro Evangelios, que el fin de Jesus, celebrando la Cena, no
fue para comer el pan, por eso dice el Evangelista: “Tomando el pan lo
partid; lo dio a los discipulos y les dijo: tomad y comed, este es mi cuerpo,
que serd entregado por vosotros; y con el cdliz lleno de vino, les ofrecid,
diciendo: bebed, esta es mi sangre del Nuevo Testamento que va a ser
derramada en vuestro beneficio.”

Por este pasaje se ve claramente que Jesis no se referia al pan
material ni al vino de la uva, sino a su Doctrina, que es el alimento del
Espiritu, y necesita ser repartido con todos, para que ningin Espiritu
sienta hambre de conocimientos religiosos; para que todos sean saciados
con ese Pan que nos da un cuerpo nuevo, incorruptible, inmortal.

Los dos elementos: ¢/ pan y el vino, no son mds que alegorias, que
dan idea de la letra y del espiritu; asi como la carne y la sangre especifican la
misma idea: letra y espiritu.

Jestis querfa, una vez mds, recordar a sus discipulos que su cuerpo —
que es su Doctrina — no puede ser asimilada dnicamente a la letra, sino
que necesita ser estudiada y comprendida en espiritu y verdad; por eso el
Maestro afiadid, cuando los judios se escandalizaron por haber dicho él
que sus discipulos necesitaban comer su carne 'y beber su sangre: “La carne

199



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

para nada beneficia, el espiritu es el que vivifica; las palabras que yo os
digo son espiritu y vida.”

No es, pues, con el pan, ni con la hostia, con lo que debemos
comulgar, sino con la Palabra de Cristo, con su Doctrina.

Dice David en los Salmos 78, 24 y 26, profetizando sobre Jests:

“El trigo del Cielo descendié a la Tierra, y los dngeles dieron de
comer a los hombres”.

Vemos dos cosas en este pasaje: primero, el trigo es del Cielo;
segundo, los dngeles dieron de comer a los hombres.

Ahora, si el trigo es del Cielo, el pan no puede ser material, pero si
espiritual; y si los dngeles son los que dieron de comer a los hombres, se
estd cumpliendo en nuestros dias la palabra profética de David, porque la
Doctrina de Cristo estd siendo ofrecida en todos los puntos del globo, a
todos los hombres, por los Espiritus.

Angel quiere decir espiritu mensajero de Dios. Y ;no son estos los que
vienen a recordarnos la Palabra Divina y a abrir ante nuestros ojos las
puertas de la Inmortalidad?

Jesucristo, encarnando la palabra de Dios, el Verbo, dijo que ella es
Pan; David profetizando sobre la distribucién del Pan a los hombres,
afirmé que esa tarea estaba a cargo de los Angeles.

He aqui lo caracteristico bien destacado de nuestra Doctrina,
facsimile de la Pura Doctrina de Jests, es decir, la misma Doctrina de
Jests: “ser pan, y ser repartida por Angeles”.

El Pan de la Vida, que es el Pan del Cielo, no puede ser
suministrado por los hombres, tengan ellos el titulo que tuvieren, aunque
se revistan de todas las apariencias sugestivas para atraer a las almas.

Continuemos, entretanto, examinando si esta afirmacién es o no la
verdad sagrada.

:Cudl fue el primer Pan espiritual que la Biblia nos dice haber sido
dado a los israelitas?

- Los diez mandamientos, es decir, el Decdlogo, escritos en las
Tablas de la Ley.

;Quién los escribié?

- ¢:Moisés? {No! El texto dice que Moisés subié al Sinaf y Jehovd,
uno de los Espiritus Guias de Israel, fue quien los escribié por intermedio
de la mediumnidad de Moisés.

sQuién hizo a David y a Isafas escribir? ;Quién hizo mover los labios
de Malaquifas, de jeremias, de Ezequiel y de Daniel? ;No fueron los

200



CAIRBAR SCHUTEL

Angeles, los Espiritus, segin se lee en los propios textos de estos libros
encerrados en la Biblia?

¢Quién anuncié a Maria el nacimiento del Mesias, y, por tanto, la
materializacién del Verbo de Dios? ;No fue un Espiritu llamado Gabriel?

;Quién hablé a través de Esteban y anuncié a través de Agapo cosas
que iban a suceder, y, de hecho, sucedieron? ;No fueron los Espiritus?

¢Qué hombre en la Tierra se puede creer con autoridad para hablar
de las cosas del Cielo? Hombre, uno sélo, Jesus, porque en él habia
encarnado el Verbo de Dios y €l era el Pan, podia darse incluso a todos;
pero desde que el mundo existe, no consta en las pdginas de la Historia
que otro hombre lo igualase.

- Los Apéstoles — podria decir alguien.

Pero los Apéstoles no fueron Apdstoles mientras no recibieron el
Espiritu en el Cendculo.

Todo el pan que ellos distribuyeron, durante su permanencia en la
Tierra, fue manipulado por los Angeles, por los Espiritus de Dios, que
después de la explosién de Pentecostés nunca los dejaron. Fue en este dia
cuando ellos recibieron el “bautismo” y fue en ese dia cuando quedaron
“bautizados”, porque “estar bautizado” es estar envuelto, es estar inmerso
en los fluidos vivificadores de los Espiritus Santos.

Y si asi no es, ;cudles fueron las obras que ellos practicaron, cudl
Doctrina predicaron antes de recibir el espiritu, en el Cendculo?

El hombre que, en un momento tranquilo de meditacién, echa la
vista al pasado, verd asombrado las transformaciones profundas,
maravillosas incluso, realizadas sin que él se haya dado cuenta. Y si mirase
para la vida del mundo, se maravillaria al ver cémo dia a dfa, minuto a
minuto, el tiempo, supremo devastador, viene destruyendo las mds bdsicas
teorfas, las mds incontestables ideas, los mds sélidos monumentos, las mds
inatacables fortalezas levantadas por la voluntad humana.

Pero la Palabra de Jests fue y serd inalcanzable; la Palabra de Jests
no pasd: es permanente, eterna, inmutable. Asi estd escrito y asf se ha de
cumplir. Ella es indispensable para la evolucién de la Humanidad y ha de
realizar, sin duda alguna, su misién providencial, liberadora, reformando
todas las instituciones decrépitas y alimentando, como Pan que es, a todos
los hombres que, en busca de nuevos estados de libertad, buscan su
espiritu vivificante.

La Leccién de la Cena y del Lavapies es la Leccién del Amor, de la
Humildad, para la adquisicién de las glorias futuras.

201



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

EL PRECURSOR DEL
CRISTIANISMO

“He aqui que yo os enviaré el Profeta Elias, antes de que venga el gran y rterrible dia
del Serior.”

(Malaquias, IV, 5).

“En tiempos de Herodes, rey de Judea, habia un sacerdote de nombre Zacarias, del
grupo de Abias, cuya mujer era descendiente de Aardn y se llamaba Isabel. Ambos eran justos
ante Dios, pues guardaban irreprochablemente todos los mandamientos y preceptos del Serior.
No tenian hijos, porque Isabel era estérily los dos de avanzada edad.

Estando €| de servicio ante Dios en el rurno de su grupo, le rocd en suerte, conforme al
uso litiirgico, entrar en el Santuario del Seiior a ofrecer el incienso. Todo el pueblo estaba fuera
orando a la hora del incienso. Y se le aparecid a Zacarias un dngel del Sefior, en pie, a la
derecha del altar del incienso. Zacarias, se asusté al verlo, y se llend de miedo. El dngel le dijo:
No tengas miedo, Zacarias, pues tu peticion ha sido escuchada, y tu mujer Iabel te dari un
hijo, al que pondrds por nombre Juan. Serd para ti causa de gozo y alegria; y muchos se
alegrarvin de su nacimiento, porque serd grande ante el Sefior; no beberd vino ni licores y
estard lleno de Espiritu Santo ya desde el seno de su madre. Convertird a muchos israelitas al
Serior, su Dios. Ird delante del Serior con el espiritu y el poder de Elias, para reconciliar a los
padyes con los hijos y enseiar a los rebeldes la sabiduria de los justos, a fin de preparar al Sesior
un pueblo bien dispuesto. Zacarias dijo al dngel: ; Cdmo sabré que es asi? Pues yo soy viejo, y
mi mujer de avanzada edad. El dngel le contestd: Yo soy Gabriel, que estoy delante de Dios, y
he sido enviado a hablarte y darte esta nueva noticia. Te quedards mudo y no podris hablar
hasta que suceda todo esto por no haber creido en mis palabras, que se cumplirdn a su tiempo.
La gente estaba esperando a Zacarias y se extrafiaba que permaneciese tanto en el santuario.
Cuando salid, no podia hablarles, por lo que comprendieron que habia tenido alguna vision
en el santuario. El les hacia sefias y permanecié mudo. Al cumplir el tiempo de su ministerio,
se fue a su casa.

Unos dias después, Isabel, su mujer, quedé en cinta; estuvo cinco meses sin salir de
casa; y se decia: El Seqior ha hecho esto conmigo y me ha librado de la vergiienza ante la
gente.”

(Lucas, I, 5-25).

“Unos dias después Maria se dirigid presurosa a la montania, a una ciudad de Judd.
Entrd en casa de Zacarias y saludé a Iabel. Cuando Isabel oy el saludo de Maria, el niio
saltd en su seno e Isabel queds llena del Espiviru Santo. Y dijo alzando la voz: ;Bendita ti
entre las mujeres y bendito el fruto de tu vientre! ;Y cdmo es que la madre de mi Sevior viene a
mi?”

(Lucas, I, 39-43).
202



CAIRBAR SCHUTEL

A Label se le cumplié el tiempo de su parto y dio a luz un hijo. Los vecinos y
parientes, al enterarse del gran favor que el Seqior le habia hecho, fueron a félicitarla. A los
ocho dias llevaron a circuncidar al nifio. Querian que se llamara Zacarias, como su padre.
Pero su madre dijo: No. Se llamard Juan.

Le advirtieron: No hay nadie en tu familia que se llame asi. Preguntaron por seias al
padre cémo queria que se llamase. El pidid una tablilla y escribié: Su nombre es Juan. Todos
se quedaron admirados.

Inmediatamente se le soltd la lengua y empezd a hablar bendiciendo a Dios. Todos los
vecinos se llenaron de temor. Estas cosas se comentaban en toda la montasnia de Judea. Todos
los que las oian decian pensativos:

s Qué llegard a ser este nifio? Porque la mano del Sefior estaba con él.”

(Lucas, I, 57-66).

“El nifio crecia y se fortalecia en el espiritu. Y vivid en el desierto hasta el dia de su
manifestacion a Israel.”

(Lucas, 1, 80).

“El ario quince del reinado de Tiberio Céar, siendo Poncio Pilatos gobernador de
Judea, estando Herodes al frente de Galilea, su hermano Filipo al frente de Iturea y de la
region de Traconitida, y Lisanias al frente de Abilene, bajo el sumo sacerdocio de Ands y
Caifiis, Dios habls a Juan, el hijo de Zacarias, en el desierto. Y ¢l fue recorriendo toda la
region del Jorddn, predicando un bautismo de conversion para recibir el perddn de los pecados,
como estd escrito en el libro del profera Isaias: Voz que grita en el desierto: Preparad el camino
del Serior, allanad sus sendas; que los valles se eleven, que los montes y colinas se abajen, que
los caminos tortuosos se hagan rectosy los escabrosos llanos, para que rodos vean la salvacion de
Dios.

Tban muchos a que los bautizara. Juan les decia: Raza de viboras, ;quién os ha
enseiiado a huir del castigo inminente? Demostrad con obras vuestro arrepentimiento, y no os
pongdis a decir: Tenemos por padre a Abraham; porque yo os digo que Dios puede sacar de
estas piedras hijos de Abraham. Ademds, ya estd el hacha puesta a la raiz de los drboles, y todo
drbol que no de buen fruto serd cortado y echado al fuego. La gente le preguntaba: ; Qué
tenemos que hacer? Y él contestaba: El que tenga dos tinicas reparta con el que no tiene
ninguna, y el que tiene alimentos que haga igual. Acudieron también unos publicanos a
bautizarse, y le dijeron: Maestro, ;qué tenemos que hacer nosotros? Y él les respondid: No
exijdis nada mds de lo que manda la ley. Le preguntaron también unos soldados: Y ;nosotros
qué debemos hacer? Y les contestd: No intimidéis a nadie, no denunciéis falsamente y
contentaos con vuestra paga.”

(Lucas, I1I, 1-14).
“Con estas y muchas otras exhortaciones evangelizaba al pueblo. El Tetrarca Herodes,

censurado por Juan a causa de Herodias, la mujer de su hermano, y por todos los crimenes que
habia cometido, afiadié a todos ellos uno mdsy metié a Juan en la circel.”

203



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

(Lucas, 111, 18-20).

“El rey se entristecid, pero por el juramento y por los invitados ordend que se la dievan,
y envid a cortar la cabeza de Juan en la circel. Trajeron la cabeza en una bandeja y se la
entregaron a la muchacha, la cual se la llevé a su madre.”

(Mateo, XIV, 9-11).

“Y mientras bajaban del monte, Jesis les ordend: No contéis a nadie esta vision hasta
que el Hijo del Hombre haya resucitado de entre los muertos. Los discipulos le preguntaron:
;Por qué dicen los maestros de la Ley que Elias debe venir antes? El respondid: Elias vendrd
antes a ponerlo todo en orden. Pero yo os digo: Elias ha venido ya y no lo han reconocido, sino
que lo han tratado a su antojo. Asi también el Hijo del Hombre ha de padecer por parte de
ellos. Entonces entendieron los discipulos que les habia hablado de Juan el Bautista.”

(Mateo, XVII, 9-13).

Habia llegado el tiempo en que el mundo recibirfa el complemento
de la Revelacién del Sinai, y el Cristo de Dios, se presentaba para
descender desde las Regiones Luminosas a los antros del mundo fisico.

Una falange innumerable de Espiritus se preparé para auxiliar al
Maestro en su tarea misionera. Unos lo tendrfa que preceder en su venida;
otros, acompafiarlo en su misién; otros, finalmente, vendrian a secundar
sus esfuerzos, en Espiritu, en su atmdsfera terrestre, auxiliando de la mejor
manera que les fue permitido por Dios.

Las Escrituras dicen que, por la boca del Profeta Malaquias, se habia
anunciado la nueva encarnacién de Elfas, que fue, de hecho, el mayor de
los profetas de la antigua dispensacién.

El venfa, como el Angel Mensajero, ante la Faz del Sefor, para
anunciarlo a los pueblos, pues, tan ilustre persona necesitaba, a su llegada,
que algunas luces estuviesen encendidas, para iluminar la incomparable
figura que venia a presentar, en el mundo, el Verbo Divino.

Llegado el tiempo de la recepcién del Espiritu que fuera Elfas, y que
deberfa ser Juan Bautista, un Espiritu mensajero de lo Alto, y conocido en
la Tierra con el nombre de Gabriel, se dirige a una familia de Judea, cuyo
matrimonio de avanzada edad y sin hijos, tenfan por nombre Zacarias e
Isabel, y les anuncia la encarnacién de ese hijo, que era el Profeta Elias, a
quien darfan todos los cuidados paternales.

El mensaje del Espiritu no fue aceptado por Zacarias, necesitando el
Espiritu revelador volver mudo, al que deberia ser el padre del nifo,
durante todo el tiempo de gravidez de su esposa, como prueba del aviso
que le fue dado.

204



CAIRBAR SCHUTEL

Y asi ocurrié, habiendo sido dado por el Espiritu hasta el propio
nombre del infante, que deberia llamarse Juan, que quiere decir el
Enviado.

Como se ve en los Evangelios, el nacimiento de Juan Bautista vino
precedido de augurios y de promesas espirituales para aquellos que
buscaban el Reino de Dios.

Durante el tiempo de gravidez de la esposa de Zacarias, coloquios
espirituales, arrobos del alma y éxtasis se verificaron en el hogar de
aquellos que verfan brevemente la aparicién del gran misionero, que serfa
la Voz clamando en el desierto de las conciencias.

Por ocasién de la visita de Marfa, madre de Jests, a su prima Isabel,
el Espiritu saludé a Marfa, como se desprende de la narrativa, y esta,
también envuelta en los fluidos de los divinos Mensajeros, pronuncié la
inspirada oracién que hoy corre por el mundo con el titulo Magnificar:
“Mi alma engrandece el Sefior, y mi Espiritu se alegré en Dios mi
Salvador...”

Por fin, llego el tiempo determinado, Isabel tuvo un hijo y sélo
entonces se solt la lengua de Zacarfas, cuyas primeras palabras fueron
para recordar el nombre de Juan, que el Espiritu habia puesto en aquél que
serfa su hijo carnal.

Estas manifestaciones fueron divulgadas por toda la regidén
montafosa de Judea, y los pueblos se quedaron pensativos, porque decfan:
“la mano del Sefior estd con este nifio”.

Zacarias, tomado por el Espiritu, hablé acerca del futuro de su hijo,
y de la misién que él venia a desempefiar en el mundo.

*

El propésito del Evangelio es anunciar a todos el camino de la
Salvacién, e indicar los medios para encontrar el mismo.

Ese libro no fue escrito para narrar genealogfas, ni publicar
biografias, que poco aprovecharfan para el progreso de la Humanidad y
para destacar la Religién.

Ese es, sin duda, el motivo por el cual el Evangelista calla sobre la
vida del Bautista, hasta el dia de su manifestacién a Israel, es decir, el dfa
en que el Precursor sali abiertamente al mundo para ejercer su noble
tarea; el texto del Evangelista se limita a estas palabras: “El nifio crecia y se
fortalecfa en Espiritu y habitaba en los desiertos, hasta el dia de su
manifestacién a Israel.”

205



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

¢Qué habria hecho él en el transcurso de ese tiempo? El Evangelista
no lo dice, pero es muy fécil adivinarlo.

Probablemente hacia lo que hace toda la gente pobre, todos los que
no son acariciados por la fortuna del mundo: trabajaba, luchaba, se
esforzaba para la manutencién de la existencia material.

Pasad revista a la vida de todos los grandes hombres que nos legaron
centellas de verdades imperecibles, de todos los eminentes del
pensamiento, de todos los genios que vinieron a traernos el progreso
material, moral y espiritual, y veréis que desde la infancia hasta la vejez,
ellos se han manifestado al mundo como mdquinas que trabajan
incesantemente, viviendo mds para los otros que para si mismos.

Asi le deberfa ocurrir a Juan Bautista, operador del trabajo espiritual,
ya experto en las lides de la vida corpdrea.

Aquél que venia a anunciar la venida del Mesfas y a preparar su
camino, no podia dejar de cumplir los preceptos que nos mandan trabajar
para vivir.

Juan Bautista no podia haber pasado una vida de ocio, escondido
desde la infancia en los desiertos, para huir de los deberes materiales
impuestos a todas las criaturas.

Y cuando el Evangelio dice que el Bautista habitaba en los desiertos,
da a entender el menosprecio que sus contempordneos hacfan de aquellas
individualidades, que, por “no vestirse de finas ropas y no habitar
palacios”, dejaban de merecer la atencién de sus conciudadanos y
especialmente la de los grandes de su época.

Es posible que, antes de iniciar su misién, como era costumbre de
los antiguos profetas, Juan se retirase para el desierto a fin de prepararse,
por el ayuno y la oracién, para el desempefio de sus deberes sagrados.

Y fue esta seguramente la explicacién que Jesis quiso dar y dio
veladamente a los que buscaban a Juan, a los que, en las cercanias de la
ciudad de Naim, deseaban ver a Juan: “;Qué saliste a ver en el desierto?
sUna cana agitada por el viento? ;O a un hombre vestido con ropas finas?
Pero los que se visten ricamente y viven en el lujo, asisten en los palacios
de los reyes.”

En esa misma ocasién el Divino Maestro, dando a conocer a todos
el gran Espiritu que lo precediera, como revelador de su venida, dijo:
“Juan es un profeta, mucho mds que profeta, porque es de su persona que
estd escribiendo: aqui estd, ahi envio ante ti a mi dngel, que ha de preparar
tu camino.”

206



CAIRBAR SCHUTEL

*

Pero, al final, llegamos a la fase luminosa de la vida del Mensajero
de lo Alto, en que su luz brilla como un reldmpago, y su voz retumba
como un trueno.

Fue en el décimo quinto afo del reinado de Tiberio César, siendo
Pilatos gobernador de Judea, Herodes el Tetrarca de Galilea y los sumos
sacerdotes Ands y Caifds, que circulé por Palestina la noticia de la
aparicién de un profeta que agitaba las masas populares en torno de su
respetable figura; y a las orillas del Jorddn, por donde pasaba, las
multitudes aflufan para escucharlo. Unos, se acercaban a él siguiendo sus
pasos redentores; otros, dvidos de manifestaciones fisicas y sefiales
exteriores, le pedian el bautismo del agua, creyendo, sin duda, que la
perfeccién y la pureza pueden vivir en el cuerpo cuando el espiritu estd
suclo.

Juan atendia a unos y otros dando a cada uno lo que cada uno
necesitaba para la expiacién de las faltas y redencién del Espiritu.

Genio franco, leal, sincero, incorruptible, austero, el Bautista, cuya
principal misién era preparar almas para el Sefior, arreglar veredas por
donde Jesus pudiese pasar; allanar valles, arrasar montes y oteros, aplanar
caminos escabrosos, destruir las tortuosidades para que las sendas fueran
derechas; ¢l trafa un arsenal de instrumentos para cortar drboles seculares,
arrancar matas que ensombrecfan las conciencias, arrancar raices de
nefastas plantas que perjudicaban la siembra, para que la simiente del
Evangelio, que iba a ser sembrada, produjese el fruto necesario.

Y asi fue como destruyé el orgullo de clase y de familia; combatié
con gran tenacidad los vicios; atacé con admirable energfa las pasiones;
desperté en las almas el deseo del arrepentimiento por medio de las buenas
obras que deberfan practicar; destruyd, en fin, la vanidad humana,
haciendo ver que Dios podria suscitar hasta de las propias piedras hijos a
Abraham; y afirmé que la salvacién para el Reino de Cristo no consistia si
no en el desinterés, en el desapego a los bienes terrenos, en la severidad de
costumbres, en la limpieza de cardcter y en el cumplimiento del deber.

A los que le preguntaban: “qué tenemos que hacer para estar con
Cristo”, respondia: “aquél que tenga dos tinicas reparta con el que no
tiene ninguna; el que tenga alimentos, haga lo mismo”.

A unos publicanos que se acercaron a ¢l solicitdndole el bautismo,
respondié: “no exijdis nada mds de lo que manda la ley”.

A unos soldados que fueron a él, les dijo: “no intimidéis a nadie, no
denunciéis falsamente y contentaos con vuestra paga.”

207



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

No pararon ahf las instrucciones que el Mensajero de Dios nos legé
para que nos aproximemos a Cristo.

Destacando muy bien su tarea, dejando bien claro el papel que él
representaba frente a la espiritualizacién de las almas, nunca quiso asumir
la misién que sélo a Jests le correspondfa. Es asi que decfa franca y
decisivamente que de nada valia su bautismo del agua, pues el que vendria
después de ¢l tendria que bautizar con el Espiritu Santo y Fuego.

iS6lo a Jests debia ser dada la gloria por todos los siglos!

Pero esas palabras no gustaron a las almas afectas a las cosas
materiales: los espiritus obstinados se rebelaban contra la nueva doctrina;
el sacerdocio tejia, en secreto, maquinaciones maléficas contra el Enviado;
el tetrarca de Galilea, herido en su amor propio por la revelacién, por
parte del profeta, de deshonestidad que practicara; Herodias, su cufada,
rodeada de una corte enorme de aduladores, deliberaron, como medio mds
eficaz, prender al Profeta de la Revelacién Cristiana, ddndole, por fin, la
muerte ultrajante de la decapitacién.

Y asi fue: cifiendo la corona del martirio, tejida por los grandes de su
época, desaparecié del escenario del mundo, alcanzando los altos paraisos
de las glorias inmortales, aquél gran Espiritu, sabio, generoso y santo, que
dedicé su existencia terrestre al servicio de muchos hombres que, después
de su venida, han bebido, en sus ensenanzas, el elixir restaurador que nos
da vida, para caminar en busca de Jesucristo.

Tal es, en un ligero esbozo biogrdfico, la historia del gran misionero
al que llamamos el Precursor del Cristianismo, o el Bautista de la
Revelacién Cristiana.

208



CAIRBAR SCHUTEL

MARIA DE MAGDALA

“Un fariseo invitd a Jestis a comer con €. Jesiis fue a su casay se puso a la mesa. Habia
en la ciudad una mujer pecadora, la cual, al enterarse de que Jesiis estaba a la mesa en casa
del fariseo, se presentd alli con un vaso de alabastro lleno de perfume, se puso detrds de él a sus
pies v, Uorando, comenzé a regarlos con sus ldgrimas y a enjugarlos con los cabellos de su
cabeza, los besaba y ungia con el perfume. El fariseo que le habia invitado, al verlo, se decia:
Si este fuera profeta, conoceria quién y qué clase de mujer es la que lo toca. ;Una pecadora!
Jesiis manifesté: Simén, tengo que decirte una cosa. Y él: Maestro, di. Un prestamista tenia
dos deudores; uno le debia diez veces mds que el otro. Como no podian pagarle, se lo p erdond a
los dos. ;Quién de ellos le amard mds? Simdn respondid: Supongo que aquél al que perdond
mds. Jestis le dijo: Has juzgado bien. Y volviéndose hacia la mujer, dijo a simén: ;Ves a esta
muger? Yo entré en tu casa y no me diste agua para los pies; ella, en cambio, ha basiado mis
pies con sus ldgrimas y los ha enjugado con sus cabellos. Ti no me diste el beso; pero ella, desde
que entrd, no ha cesado de besar mis pies. T no me pusiste ungiiento en la cabeza, y esta a
ungido mis pies con perfume. Por lo cual te digo que si ama mucho es porque se le han
perdonado sus muchos pecados. Al que se le perdona poco ama poco. Y dijo a la mujer: Tus
pecados te son perdonados. Los invitados comenzaron a decirse: ;Quién es este que hasta
perdona los pecados? El dijo a la mujer: Tu fe te ha salvado; vete en paz.”

(Lucas, VII, 36-50).

“Estando Jesiis en Betania, en casa de Simdn el leproso, se acercd a él una mujer con
un vaso de alabastro de un perfume muy caro, y lo derramd sobre su cabeza mientras estaba
puesto a la mesa. Al ver esto los discipulos, se indignaron y dijeron: ;A qué viene este derroche?
Se pudo vender a gran precio y ddrselo a los pobres. Jesiis se dio cuenta, y les dijo: ;Por qué
molestdis a esa mujer? Ha hecho una buena obra conmigo. Pues siempre tendréis pobres con
vosotros, pero a mi no me tendréis siempre. Al derramar este perfume sobre mi cuerpo, lo ha
hecho para mi sepultura. Os asequro que donde se predique este Evangelio, en todo el mundo,
se hablard también de lo que ésta ha hecho para recuerdo suyo.”

(Mateo, XXV, 6-13).

“Camino adelante, llegd Jesiis a una aldea; y una mujer, de nombre Marta, lo recibid
en su casa. Marta tenia una hermana llamada Mavia, la cual, sentada a los pies del Seiior,
escuchaba sus palabras. Marta, que andaba afanosa en los muchos quebaceres, se pard y dijo:
Serior, jte parece bien que mi hermana me deje sola con las faenas? Dile que me ayude. El
Seiior le contestd: Marta, Marta, ti te preocupas y te apuras por muchas cosas, y sélo es
necesaria una. Maria ha escogido la parte mejor, y nadie se la quitard.”

(Lucas, X, 38-42).

“Después de esto, iba por los pueblos y las aldeas predicando el Reino de Dios. le
acompaiiaban los doce y algunas mujeres que habia curado de espirvitus malignos y

209



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

enfermedades; Maria Magdalena, de la que habia echado siete demonios; Juana, mujer de
Cusa, administrador de Herodes; Susana y algunas otras, las cuales le asistian con sus bienes.”

(Lucas, XIII, 1-3).

“Era el dia de la preparacion de la Pascua, (*) y rayaba ya el sdbado. Las mujeres que
habian acompaniado a Jesis desde Galilea lo siguieron de cerca y vieron el sepulcro y cémo fue
colocado su cuerpo. Regresaron y prepararon aromas y ungiientos. El sdbado descansaron, como
estaba prescrito.”

(Lucas, XXIII, 54-56).

“Maria se queds fuera, junto al sepulcro, lorando. Sin dejar de llorar, se asomd al
sepulcro y vio a dos dngeles con vestiduras blancas, sentados uno a la cabecera y otro a los pies,
donde habia sido puesto el cuerpo de Jesis. Ellos le dijeron: Mujer, ;Por qué lloras? Ella
contestd: Porque se han llevado a mi Sefior, y no sé dénde lo han puesto. Al decir esto, se volvid
hacia atvis y vio a Jesis alli de pie, pero no sabia que era Jesiis. Jesiis le dijo: Muger, ;por qué
Horas? ;A quién buscas? Ella, creyendo que era el hortelano, le dijo: Seiior, si te lo has llevado
til, dime ddnde lo has puesto, y yo iré a recogerlo. Jesiis le dijo: ;Maria! Ella se volvid y exclamd
en hebreo: Rabbuni! (es decir, Maestro). Jesils le dijo: Suéltame, que atin no he subido al
Padre; anda y di a mis hermanos que me voy con mi Padrey vuestro Padre, con mi Dios y
vuestro Dios. Maria Magdalena fue a decir a los discipulos que habia visto al Sesior y a
anunciarles lo que € le habia dicho.”

(Juan, XX, 11-18).

(*) Preparacién: Entre los judios, el viernes, dia en que se preparaban para celebrar el
sdbado. En la liturgia catdlica es el viernes santo.

Marfa magdalena es la mujer de quien Jesds retird siete espiritus
malos. Llena de gratitud por la gracia que obtuvo, va a la casa de Simén,
sabiendo que Jests estaba alli; sin preocuparse con la dignidad del fariseo,
sin temer escdndalos ni preconceptos, se lanza a los pies del Divino
Maestro y le ofrece todo lo que tiene: perfume, ldgrimas, corazén y
espiritu. La extraordinaria mujer no abandona mds a su Salvador: lo sigue
por todas partes acompanada por aquellas mujeres que, como ella, habfan
recibido gracias y esparcian sobre los pasos del extraordinario Mesias el
eterno perfume de sus esperanzas.

Leccién profunda que necesita ser conocida para provecho de todos.

No es s6lo por la inteligencia que el hombre se eleva a Dios, sino
también por el corazén, por el sentimiento.

El sentimiento es el alma de la virtud, es el motor de las grandes
acciones.

210



CAIRBAR SCHUTEL

Es el sentimiento el que transforma y modela el alma; es también el
sentimiento el que expresa todos los afectos puros, todas las gratitudes
imperecederas.

Tanto en la mujer como en el hombre, el sentimiento es la cuerda
vibratoria de las grandes emociones.

Platén, impulsado por la palabra de Sécrates, pone de lado todo lo
que es del mundo y con su Maestro va a cultivar la Belleza y la Bondad,
que sintetizan la sabidurfa universal.

Magdalena, cautivada por el amor de Jests, renuncia a los gozos de
la Tierra y sigue los pasos del Galileo Humilde, en su gran misién de
regeneracién y redencién.

La palabra del Joven de Galilea, impregnada de dulzura, llena de
mansedumbre, la cautiva, y, con él, inicia su tarea de caridad y de amor.

La Doctrina Judaica, llena de preconceptos para con las mujeres, fue
aplastada por el clamor del amor divino, por el Verbo poderoso de Dios.

Liberador de la mujer, Cristo le otorgd la misién de amar y
profetizar; la revisti6 de las preciosas facultades del Espiritu para la
realizacién del divino desideratum de unir ambos mundos, ambas
Humanidades: la Humanidad que se arrastra en la Tierra, y la Humanidad
que fluctda en los Cielos.

La historia de Marfa de Magdala es la historia de la rehabilitacién de
la mujer; para el cumplimiento de sus deberes cristianos, Jests no hace
seleccién de sexo en sus trabajos misioneros. Al contrario, se acerca a las
mujeres, que, incluso sin que El hablase, presentfan en aquella eminente
Figura, al Mesfas prometido.

La intuicidén les decfa, desde el fondo del alma, que ellas estaban
ante el Hijo de Dios.

No era necesario que Jests les demostrase su Individualidad, que
hiciese milagros y prodigios para que creyesen: ellas lo adivinaban. Y es sin
duda por ese motivo que el Maestro, en el descanso de sus trabajos
misioneros, tenfa el placer de descansar en la Aldea de Betania, donde,
normalmente, se hospedaba en casa de Marta, Marfa y Ldzaro. Era alli
donde El se abria en sus consuelos mds dulces y que, en amenas
conversaciones, hablaba de la Vida de Mds Alld de la Tumba, cuyas
enseflanzas no se atrevia ain confiar a sus discipulos.

En los tiempos primitivos habia un gran desprecio por la mujer.

La mujer era un ser secundario, sin superioridad intelectual;
entretanto, no podfan dejar de reconocer en la mujer un instrumento
susceptible a las manifestaciones psiquicas.

211



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Sea de la manifestacién de los fenémenos de animismo, sea de los
fenémenos propiamente espiritas, el sexo femenino aventaja al llamado
sexo fuerte; es mds pasible, mds décil, mds dotado de sensibilidad, y, por
tanto, de mediumnidad.

Segtin afirman diversos observadores, de entre estos Pitrés, un tercio
de las mujeres estd dotado de mediumnidad, mientras que en el sexo
masculino sélo un quinto de hombres posee esa facultad. (*)

(*) No obstante, debemos observar que la mediumnidad existe en estado latente en casi la
totalidad de las criaturas humanas, de ambos sexos.

En 360 personas magnetizadas por Bertillén, 265 eran mujeres, 50
hombres, y 45 jovencitos. En un estudio hecho en 17.000 individuos, la
mujer representa el porcentaje meditimnico del 12 por ciento, mientras
que el hombre no excede del 7 por ciento, casi la mitad. ;Qué quiere decir
esta estadistica, si no que las mujeres son mds susceptibles a las cosas
divinas que los hombres? Los sacerdotes de las antiguas religiones, que
eran profundos en el estudio del alma, comprendian muy bien el poder de
la mujer como intermediaria entre el mundo visible y el invisible. Y tanto
eso es verdad que la mujer era escogida para todos los fines de
mediumnidad.

El Oréculo de Delfos, tan famoso en la Historia, era dirigido por
sacerdotes, por hombres, pero el ¢jercicio del mediumnismo estaba
asignado a las mujeres.

Entre los judios, segun refiere el Antiguo Testamento, las mujeres
mantenian relaciones con los Espiritus. Marfa, hermana de Moisés, era
profetisa, asi como Débora y Holda. En el Endor el Espiritu de Samuel es
evocado por una mujer. En el Nuevo Testamento vemos que la profecia
era ejercida por mujeres, con preferencia a hombres.

El Apéstol Pablo llega a desligar y a adormecer la mediumnidad de
una joven, que de eso sacaba provecho para sus sefiores.

En Galilea y en Betania, las mujeres merecian mds confianza para la
profecia que los hombres.

Finalmente, los sacerdotes decidieron destituir a la mujer,
privdndola de sus funciones proféticas. Es posible que de ahi se originase el
vestuario y el rasurado del rostro de los sacerdotes.

El gran criminalista, César Lombroso, dedica un capitulo de su libro
Espiritismo e Hipnotismo a este hecho, en verdad digno de examinar.

Por qué el sacerdote usa sotana? ;Por qué el sacerdote no usa barba
y bigote?

212



CAIRBAR SCHUTEL

Pero no entremos en esas indagaciones; continuemos con nuestro
tema, que es la liberacién de la mujer de los obstdculos materiales.

*

Marfa, de Betania, es una figura destacada en el Evangelio; su amor
puro por Jests hizo de ella la verdadera mujer espiritual. Muchos escritores
sacros exaltan el nombre de Marfa Magdalena, y la propia Iglesia llegé a
santificarla. San Modesto, gran prelado, dice que Marfa Magdalena era la
cabeza y directora de las personas de su sexo, que iban detrds de Jesucristo.
En el comienzo del siglo VIII, las Iglesias de Oriente y de Occidente
establecieron el culto a Magdalena. Los religiosos griegos le tributaron
culto y la consideraban igual a los Apdstoles.

De hecho, la simpdtica figura, a quien dedicamos una pdgina de
nuestro libro, es digna de la mds expresiva consideracién y del mis
acrisolado amor.

Si estudiamos la vida de Marfa Magdalena, veremos la extrema
dedicacién que ella consagraba a Jesus. El amor gentilico fue sustituido, en
aquella criatura, por amor divino, y, por todas partes, ella sigue, con rara
abnegacién, a su Salvador.

En todos los pasos dolorosos de la Vida del Redentor, aparece Marfa
como el simbolo, la personificacién de la mujer espirita.

Arrastrado al Calvario, Marfa acompafia a Jests: clavado en la cruz
infame, ella no lo abandona: arrodillada, con los cabellos desalinados,
participa de su agonia.

Jestis expira, ponen su cuerpo en un sepulcro; ella se aparta, porque
a eso es obligada por los soldados pretorianos; pero no se contiene;
mientras unos huyen atemorizados y otros se esconden y temen, ella, la
mujer extraordinaria, no piensa en si misma, no medita en los peligros que
le podrian sobrevenir, y prepara bdlsamos perfumados y vuelve al sepulcro
para dar su testimonio de amor sincero a aquél que le diera la vida del
alma, dejando ver que, ni incluso la muerte tiene poder para extinguir de
su espiritu los sinceros afectos que dedica a su Maestro.

Y fue entonces cuando, caminando de un lado para otro, en el
paroxismo de su dolor, Marfa es una vez mds agraciada con la visién de su
Sefior, que, con voz afectuosa la llama por su propio nombre “Marfa”.

Loca de alegria, se precipita a los pies de Jests Espiritu, y él le pide
que evite el contacto, porque ain no habfa dado cuenta al Padre celestial
de su tarea. Luego, estando ella con otras santas mujeres, Jesds se les

213



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

aparece y les recomienda: “Id y decid a mis hermanos que partan para
Galilea, porque serd alli donde ellos me verdn.”

Y en la misma tarde el mensaje tiene su cumplimiento: “Estando los
once reunidos, con las puertas cerradas, vieron entrar a Jesus. El tomé su
lugar entre ellos, les hablé con dulzura, increpdndolos por su incredulidad,
después les dice: “Id para Jerusalén, y no os vaydis de alld hasta que se
cumplan los dias en que habréis de recibir el Espiritu, para después salir
por todas partes y predicar el Evangelio.”

En fin, Magdalena es el espejo en el cual las mujeres cristianas deben
mirarse para ser felices no sélo en esta vida, sino también en la otra.

El Espiritismo, destacando el papel que Magdalena desempené en el
Cristianismo, viene concurriendo para la liberacién de la mujer del fardo
del mundo y del yugo de las religiones sacerdotales. Viene a garantizarle el
derecho del estudio, del libre examen y hasta del apostolado.

Es en el trabajo espirita, porque no le faltan dones, que la mujer
puede progresar con mayor facilidad; es por el estudio y por la instruccién
que ella se liberard del preconcepto y de las modas nefastas que la
deprimen, volviéndola factor de la concupiscencia y de la sensualidad.

iEl mundo se transforma; la mujer necesita renovarse en el Espiritu
de Ciristo!

Dotada de sensibilidad y receptividad para las revelaciones del Mds
All, ella debe volverse décil, estudiar, instruirse, para liberarse del yugo de
la Iglesia, y, consciente de sus deberes y de sus dones, auxiliar la obra de
espiritualizacién, bajo la influencia del Espiritu de la Verdad, encargado de
realizar, en la Tierra, el Reino de Dios.

214



CAIRBAR SCHUTEL

MONOGENIA DIABOLICA

“Acababa de expulsar a un demonio que habia dejado mudo a un hombre. Cuando el
demonio se fue, el mudo habls. La gente se queds asombrada. Pero algunos dijeron: Este echa
a los demonios con el poder de Belcebil, principe de los demonios. Otros, para probarlo, le
pedian un milagro del cielo. Pero €|, conociendo sus pensamientos, les dijo: Todo reino
dividido contra si mismo serd desolado y cae casa sobre casa. Si Satands se divide contra st
mismo, ;cdmo podrd subsistir su reino? ;Por qué decis que yo echo los demonios con el poder de
Belcebii? Si yo echo los demonios con el poder de Belcebi, ;con qué poder los echan vuestros
hijos? Por eso, ellos mismos serdn vuestros jueces. Pero si yo echo los demonios con el poder de
Dios, es seiial de que el reino de Dios ha llegado a vosotros. Cuando un hombre fuerte y
armado guarda su palacio, estd segura su hacienda. Pero si sobreviene otro mds fuerte que él y
lo vence, le quita las armas en que confiaba y reparte todos sus bienes. El que no estd conmigo
estd contra mi, y el que no recoge conmigo desparrama.”

(Lucas, XI, 14-23).

Las Doctrinas Romana y Protestante, no se puede negar,
constituyen una edicién aumentada e ilustrada de la Religién Judaica. Sus
puntos de contacto son tan enrevesados, mayormente en lo que se refiere a
la Romana, sus sistemas tan destacados, que se puede afirmar sin miedo a
equivocarse, que ellas son una prolongacién del Judaismo.

La construccién filoséfica que sirve de base a la Doctrina Judaica
poco difiere de la que orienta a los partidarios del Romanismo y del
Protestantismo.

El espiritu de orgullo no se destaca mds en aquella que en estas; las
necias pretensiones de poseer la verdad absoluta, mantenidas por los
sacerdotes judios, caracteriza hoy a los padres y pastores; la ambicién del
poder, que forzaba el sacerdocio hebreo a adorar a César, se verifica en los
sacerdotes de Roma, que se alfan y dan su sancién moral a los gobiernos
poco dignos, a los grandes, aunque estos sean ladrones y corruptos.

La moneda de César, con la que el fariseo tentd a Jests, predomina
en el clero de Roma.

El egoismo de secta no se traduce mds a la letra del judaismo que a
la letra y al espiritu del Catolicismo.

Si el Romanismo no hubiese perfeccionado las exterioridades y los
ritos de su culto, su doctrina serfa el facsimile de aquella que condend a
Jestis como un ser desequilibrado y demoniaco.

Otra cosa digna de comentar en el Romanismo, y en lo que
sobrepuja al Judaismo, son las pompas y el lujo de que se reviste.

215



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Nunca se vio, en todas las épocas, sacerdocio mds amigo de
grandezas, de oro, de pedreria, de parpura, de brocado, de lentejuelas, de
diamantes, de zafiros, de esmeraldas, de topacios, de rubies, de coronas, de
diademas, de ornatos; de palacios, de palacetes, de monumentos
lujosamente ornamentados, como aquellos en que son ministros los
sacerdotes de la Religion de Roma. Las pompas, las ceremonias, las
solemnidades, las fiestas y festejos, los festines y festividades con que el
Romanismo agita a los pueblos, ciudades, villas y aldeas, sobrepasan todas
las ceremonias y pompas del Judaismo, tan condenadas por Ciristo,
sobrepasan incluso — duro es decirlo, pero nadie lo puede contradecir — las
fiestas del buey Apis de los egipcios, las bacanales griegas, las orgfas
romanas, las fiestas de Cibeles y la de los locos de la Edad Media.

Si por otro lado pasdramos revista al dogmatismo feroz con que el
Judaismo mantenia esclavizado al pueblo entero, no dejaremos de verificar
que, en la sinagoga, también habia un rayo de tolerancia que permitia la
confrontacién de las Escrituras, mientras que en la Iglesia nada mis se oye
que el duro y mondtono ritual, que no afecta a la inteligencia ni toca el
sentimiento.

Satands e Infierno Eterno, figuras destacadas del Judaismo, se
ajustaron perfectamente al Romanismo y Protestantismo, extendiendo atin
mds su accion.

Las oraciones pagadas, condenadas en los Evangelios, constituyen
una fuente de renta para la Iglesia, y los sacramentos, hdbilmente
examinados, fueron revestidos de pompas que proporcionaron propinas
ventajosas a las finanzas religiosas de Roma. El Hades de los griegos y el
Infierno de los judios fueron transformados en Infierno, Purgatorio,
Limbo, y el “Reino de los Cielos, que el Maestro dice hallarse en nosotros,
fue trasladado para mds alld del firmamento, y s6lo tienen derecho a entrar
aquellos que llevaran la admisién del representante de San Pedro.

El Cédigo Penal y el cédigo Civil del Judaismo también pasardn por
una inteligente revisién, siéndoles anadidos derechos y ordenaciones
atenuantes y pardgrafos agravantes. Las indulgencias, las promesas, los
6bolos no fueron olvidados para consustanciar la vida del Romanismo y
fortificar su poder.

Es casi absoluta la paridad existente entre el Romanismo y el
Judaismo. El Catolicismo es, pues, una ramificacién, es decir, un
complemento ilustrado del farisaismo, y por constitucién monogénica,
tras sucesivos crecimientos, se presenta tal como el ser que le dio el origen,
con la simple diferencia del progreso realizado debido a las influencias del
medio y del tiempo.

216



CAIRBAR SCHUTEL

Sus puntos de contacto son tan enrevesados, sus sistemas tan
destacados, sus pricticas tan semejantes, que no es para admirar que el
Catolicismo rechace el Espiritismo, por el mismo motivo por el cual el
Judaismo rechazé el Cristianismo, y, usando hasta, en la impugnacién, la
misma proposicién lanzada a la cara de Cristo Jests: “Es por Belcebd que
él echa a los demonios.”

Pero ha llegado el tiempo de que brille la Luz: y asi como
desaparecieron de la Tierra el iguanodonte, y el megalosaurio, el
Catolicismo, como el Judaismo, semejante a momias que recuerdan un
pasado de ignorancia y de atraso, servirdn como padrones para recordar
esas generaciones incultas, amortajadas en la noche de los tiempos.

En cuanto a Satands y Belcebd, pedimos a nuestro lector consulte
nuestro libro £/ Diablo y la Iglesia Frente al Cristianismo.

217



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

MANIFESTACION DE LA
MEDIUMNIDAD

“Cuando un hombre fuerte y armado guarda su palacio, estd segura su hacienda. Pero
si sobreviene otro mds fuerte que € y lo vence, le quita las armas en que confiaba y reparte
todos sus bienes.”

(Lucas, XI, 21-22).

Nos parece llegado el tiempo en que el Espiritismo reivindique sus
derechos, alienados por las sectas parasitarias, que han mantenido la
ignorancia de las masas e impedido el progreso de la Humanidad.

Creemos que esa manifestacién, incluso en sus principios, serd el
gran acontecimiento del siglo, senalando una nueva etapa de progreso
espiritual para los pueblos y las naciones.

La manifestacién de la mediumnidad senalada en las Escrituras,
como gran factor de las manifestaciones espiritas no s6lo entre creyentes,
sino entre incrédulos, no dejard de realizarse, y el tiempo estd préximo en
que los religiosos de todas las religiones, catdlicos, protestantes,
musulmanes, budistas, ocultista o teosofistas, hasta incluso judios
intransigentes, se verdn forzados a buscar la Verdad, que se les descubrird
entera.

“Mientras el hombre fuerte, bien armado, guarda su casa, sus bienes
estdn seguros: pero cuando sobreviene otro mds fuerte que él y lo vence, le
quitard las armas en que confiaba y repartird sus bienes”.

Esta doctrina, en su cumplimiento, realizard, sin duda, el mds alto
desideratum espirita, solucionando la cuestién religiosa oscurecida por los
mercaderes de la fe y por el menosprecio de las gentes para las cosas
espirituales.

La mediumnidad, que existe en estado latente en casi todas las
criaturas humanas, tendrd su manifestacién espontdnea, y entonces,
sobreviniendo una nueva luz, luz que ha sido vedada por la clase
sacerdotal, la sociedad se desarrollard por los sentimientos afectivos y
fraternales de auxilio reciproco, que la comunicacién del Espiritu le
facilitard.

El momento actual denuncia una accién decisiva de lo alto para
resolver el problema, no decimos de la unificacién de las creencias, sino de

218



CAIRBAR SCHUTEL

la  wunificacion de los creyentes bajo las sélidas bases de la verdadera
fraternidad. (*)

Hablamos desilusionados de la unificacion de las creencias, pues es
imposible que los fieles guardas de la fe noble, presos como estdn a los
intereses del mundo, puedan rendirse incluso a la evidencia de la Palabra
Viva.

La resolucién de ese problema vital no estd afecta al hombre; es obra
del Cielo y el Cielo en todos los momentos dificiles de la Humanidad ha
hecho sentir su accidn, a veces de modo violento, lo que no es dado al
hombre prever.

No hay duda de que atravesamos un momento critico. En su
Sermén Profético, Jesds, después de haber sefialado los presagios de la
“gran tribulacién” que precederfa a su venida, recuerda, con la pardbola de
la higuera, el advenimiento del Reino de Dios, que vendrd a sustituir el
Reinado Sacerdotal, transformando por completo la faz moral y espiritual
del planeta.

La manifestacién de la mediumnidad, cuyos elementos ya se hacen
notar en todos los lugares, y ain mds dentro de las Iglesias, repetimos, va a
ser el acontecimiento sensacional del siglo; la profecia de Joel, repetida por
Pedro en el cendculo de Jerusalén, verd su gran realizacidn, pues, dice el
Senor:

“En los dltimos dfas derramaré mi Espiritu sobre toda carne;
vuestros hijos y vuestras hijas profetizardn, vuestros mancebos tendrdn
visiones y vuestros ancianos sofiardn suefios.”

(*) Es lo que actualmente se viene cumpliendo (1976).

219



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

SALVACION POR LA FE

“Los Apdstoles le dijeron: Acrecienta nuestra fe. Y el Sefior dijo: Si tuvierais una fe tan
grande como un grano de mostaza y dijerais a este sicdmoro: Arvdncate y trasplintate al mar,
él os obedeceria. ; Quién de vosotros, que tenga un criado arando o pastoreando, le dice cuando
lega del campo: Pronto, ven y siéntate a la mesa? Mds bien le dird: Prepdrame de cenar, y
ponte a servirme hasta que yo coma y beba. Después comerds y beberds tit. ; Tendria que estar
agradecido al criado porque hizo lo que se le habia ordenado?”

(Lucas, XVII, 5-9).

La Fe es el mayor tesoro del alma.

La Fe es el gran ascensor, es la luz que ilumina nuestros destinos,
enriquece nuestra inteligencia y exalta nuestro corazén. La Fe es el
emblema de la perfeccién, es la insignia del Poder.

Por eso dijo Jesus a sus discipulos: “Si tuvieseis Fe del tamafio de un
grano de mostaza, dirfais a este sicémoro: traspldntate al mar, y é os
obedecerd”

La Fe trasplanta sicémoros y transporta montafas.

La Fe es un caudal que valora al alma, como el oro segin el mundo,
valora el hombre.

En la esfera material el hombre vale por lo que tiene.

En la esfera espiritual cada uno vale por la Fe que posee.

Lo mismo que ocurre en el mundo material, ocurre en el mundo
moral y psiquico.

En el mundo terreno aparecen los haberes terrenos; en el Mundo de
los Espiritus, los haberes intelectuales y espirituales.

Para poseer legalmente haberes de la Tierra, es indispensable el
trabajo, el raciocinio, el esfuerzo.

Para adquirir la verdadera Fe, haber mayor que todos los haberes de
la Tierra, también es indispensable el trabajo, el raciocinio, el estudio y el
esfuerzo.

La prosperidad, cuando no viene del latrocinio, del fraude, es
producto del esfuerzo del trabajo. La prosperidad espiritual es una
conquista del Espiritu humano.

Los haberes materiales se resumen en el dinero; los haberes
espirituales se caracterizan por la firmeza de la Fe, que motiva y sustenta la
creencia.

220



CAIRBAR SCHUTEL

La Fe, por eso mismo, es el tesoro que sustenta las finanzas de la
Esperanza y de la Caridad.

El dinero facilita el bienestar fisico.

La Fe eleva al hombre, no sélo espiritualmente, sino también
fisicamente.

Pero, asi como el dinero no se gana sin el trabajo honesto, para que
él sea bien ganado, la Fe no se adquiere sin gran esfuerzo.

:Qué dijo el Maestro, cuando los discipulos le pedian que les
aumentase la Fe?

“Yo no puedo decir que os sentéis ya a la mesa y que comdis.
Trabajad primeramente: preparad la cena, es decir, trabajad; cefifos, es
decir, ilustraos; servirme para que aprenddis a hacer lo que yo deseo.”

La Fe no se compra en los templos de mercaderes, ni en las ferias; no
se da por limosna, ni se adquiere por herencia.

Las Gracias caen de los Cielos, como las lluvias; la Esperanza brilla
lejana como un astro perdido en el espacio infinito; la Caridad calienta,
vivifica, ilumina y ampara como el Sol, pero la Fe sélo se obtiene por el
cumplimiento de los mds sagrados deberes, y, especialmente, por la
adquisicién de conocimientos, pues, dijo Allan Kardec: “Fe verdadera es
aquella que puede encarar a la razén faz a faz en todas las épocas de la
Humanidad”. Es la Fe “racional” la que el Espiritismo proporciona.

La Fe es sustancia, como sustancia es el grano de mostaza.

Dios ha concedido todos los dones a los hombres, menos la Fe. Por
eso se ven todas las religiones y todos los religiosos de esas religiones
dotados de dones, cautivindonos por la bondad, maravillindonos por su
paciencia, atrayéndonos por su caridad. Entretanto, en todas las religiones
y entre todos los religiosos de esas religiones, notamos la ausencia de Fe.

¢Y por qué ocurre eso?

Porque la Fe no se adquiere sin estudio, sin trabajo, sin el libre
examen, sin el ejercicio del libre albedrio. Y las religiones y los religiosos,
en materia de libre examen, de libre albedrio para el estudio, son como los
ciegos frente a la luz, son como los sordos en relacién con los sonidos: por
eso no tienen Fe.

sQuién les ciega el entendimiento?

El dogma, el orgullo de saber, el espiritu preconcebido.

¢Quién les hiere los oidos?

Donde hay presuncién de sabidurfa, dogma, no hay Fe, porque el
dogma se disfraza con la tdnica de la Fe y toma, usurpa el lugar de la Fe.

La Fe es poderosa para combatir el dogma, asi como transporta
montafas y trasplanta sicémoros; pero la Fe no se impone por la fuerza, a

221



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

cada uno fue dada la libertad de abatir el dogma, remover esa piedra que
sepulta el alma humana.

Cuando el Sefior proporciond la recuperacién de Ldzaro, lo hizo con
la condicién de que los hombres removieran la piedra del sepulcro.

La Fe no cabe en un sepulcro con ldpida.

Los Apéstoles le pidieron al Sefor: “Auméntanos la Fe.”

¢Qué hizo el Sefior?

Proponetles la pardbola:

“sQuién de vosotros, que tenga un criado arando o pastoreando, le
dice cuando llega del campo: Pronto, ven y siéntate a la mesa? M4s bien le
dird: Prepdrame de cenar, y ponte a servirme hasta que yo coma y beba.
Después comerds y beberds ti.”

La Fe es comida. La Fe es bebida. Y asi como el comer y el beber no
se obtiene sin adquirirlo y sin hacerlo, la Fe tampoco se conquista sin la
aplicacién de los medios adecuados para su obtencién.

La Fe es la sabidurfa consustanciada en el amor que nos conduce a
Dios. jEsta es la Fe que salva!

PRUEBAS DE LA INMORTALIDAD,
QUE JESUS DIO A SUS DISCIPULOS

“En ese mismo dia, dos de ellos se dirigian a una aldea llamada Emais, distante de
Jerusalén unos trece kildmetros. Iban hablando de todos estos sucesos; mientras ellos hablaban y
discutian, Jesiks mismo se les acercd y se puso a caminar con ellos. Pero estaban tan ciegos que
no lo reconocian. Y les dijo: ;De qué veniais hablando en el camino? Se detuvieron
entristecidos. Uno de ellos, llamado Cleofis, respondid: ;Eres tii el sinico forastero en Jerusalén
que no sabes lo que ha sucedido en ella estos dias? El les dijo: ;Qué? Ellos le contestaron: Lo de
Jesiis de Nazaret, que fue un profeta poderoso en obras y palabras ante Dios y ante todo el
pueblo, como nuestros sumos sacerdotes y nuestras autoridades lo entregaron para ser
condenado a muerte y lo crucificaron. Nosotros esperdbamos que ¢ fuera el libertador de
Israel, pero a todo esto ya es el tercer dia desde que sucedieron estas cosas. Por cierto que
algunas mujeres de nuestro grupo nos han dejado asombrados: fueron muy temprano al
sepulcro, no encontraron su cuerpo y volvieron hablando de una aparicién de dngeles que
dicen que vive. Algunos de los nuestros fueron al sepulcro y lo encontraron rodo como las
mugeres han dicho, pero a él no lo vieron. Entonces les dijo: ;Qué torpes sois y qué tardos para
creer lo que dijeron los proferas! ;No era necesario que Cristo sufriera todo eso para entrar en
su gloria? Y empezando por Moisés y todos los profetas, les interpresd lo que sobre é hay en
todas las Escrituras. Llegaron a la aldea donde iban, y ¢ aparentd ir mis lejos; pero ellos le
insistieron, diciendo: Quédate con nosotros, porque es tarde y ya ha declinado el dia. Y entré
para quedarse con ellos. Se puso a la mesa con ellos, tomd el pan, lo bendijo, lo partid y se lo
dio. Entonces sus ojos se abrieron y lo reconocieron; pero ¢l desaparecid de su lado. Y se dijeron
uno a otro: ;No ardia nuestro corazdn mientras nos hablaba en el camino y nos explicaba las
Escrituras? Se levantaron inmediatamente, volvieron a Jerusalén y encontraron reunidos a los
once y a sus comparieros, que decian: Verdaderamente el Sefior ha resucitado y se aparecié a
simén. Ellos contaron lo del caminoy cémo lo reconocieron al partir el pan. Estaban hablando

222



CAIRBAR SCHUTEL

de todo esto, cuando Jessis mismo se presentd en medio de ellos y les dijo: La paz esté con
vosotros. Aterrados y llenos de miedo, creian ver un espivitu. El les dijo: ;Por qué os asustdis y
duddis dentro de vosotros? Ved mis manos y mis pies. Soy yo mismo. Tocadme y ved que un
espiritu no tiene carne ni huesos, como veis que yo tengo. Dicho esto, les mostrd las manos y los
pies. Y como ellos no creian avin de pura alegria y asombro, les dijo: ;Tenéis algo de comer? Le
dieron un trozo de pez asado. Lo tomd y comid delante de ellos. Luego les dijo: De esto os
hablaba cuando estaba rodavia con vosotros. Es necesario que se cumpla rodo lo que estd escrito
acerca de mi en la Ley de Moisés, en los Profetas y en los Salmos. Entonces les abrid la
inteligencia para que entendieran las Escrituras. Y les dijo: Estaba escrito que el Mesias tenia
que suffrir y resucitar de entre los muertos al tercer dia, y que hay que predicar en su nombre el
arrepentimiento y el perddn de los pecados a todas las naciones, comenzando por Jerusalén.
Vosotros sois restigos de estas cosas. Sabed que voy a enviar lo que os ha prometido mi Padre.
Por vuestra parte quedaos en la ciudad hasta que sedis revestidos de la fuerza de lo Alto.”

(Lucas, XXIV, 13-49).

iMagnifica narratival ;Quién podrd negarle la veracidad y el
acontecimiento que causé a los pueblos de aquél tiempo tan estupenda
manifestacién?

Era pasado el sdbado de carnaval, el Sol brillaba en el firmamento
camino del poniente; dos hombres caminaban en busca de Emads, y
mientras caminaban iban recordando las escenas sangrientas realizadas en
el Gélgota; la muerte del inocente, la tiranfa de Herodes, el servilismo de
Pilatos, Ands y Caifds, los sumos sacerdotes; la degradacién y la
indiferencia de unos y la malevolencia de otros; la perversién de la opinién
publica que prefiri6 a Barrabds antes que a Cristo. Caminaban bajo la
impresién punzante de la muerte dolorosa que le dieron a aquél en el que
ellos vefan la redencién de Israel, cuando Jesds redivivo se les aparece,
conversa con ellos y, censurando la insensatez con la que interpretaban las
Escrituras, los acompané y se les muestra, partiendo el pan, cuando se
hallaban preparados para la cena.

“Insensatos y lentos de corazén” — aunque eran discipulos del
Nazareno — no podfan, sin que se les abriese el entendimiento,
comprender las verdades reveladas por los profetas o médiums, precursores
de la Buena Nueva Ciristiana.

Pero la creencia en la Verdad no los habia liberado atin del error;
volvian los dos a Jerusalén, donde se unieron a los once apdstoles y al
narrar la aparicién del Sefior a Simén y cémo lo reconocieron al partir el
pan, he aqui que Jesds se presenta en medio de ellos, envolviéndolos en los
irradiaciones de su Paz: Pax vobis; ego sum, nolite timere. La Paz sea con
VOSOLIOs: S0y y0, no temdis.

Creyendo que vefan un ser impalpable, idéntico a los Espiritus de
diversas categorias que, es cierto, habian visto muchas veces, se asustaron,

223



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

pero Jests, que ya habia subido al Padre y recibi6 la Palabra del Supremo
Creador, segin la cual deberfa volverse no solamente visible, sino también
tangible a aquellos que debian seguir sus pasos, les ordena que lo toquen y
consideren que “los Espiritus que se les han aparecido no son de carne y
hueso.”

Incluso a los futuros Apdstoles del Cristianismo les era dificil creer
en la materializacién de Espiritus, hecho que, probablemente, hasta aquél
momento solamente tres de ellos habian observado.

El Amado Hijo de Dios no se enoja por la falta de comprensién de
los doce y prefiere darles pruebas convincentes de la Verdad anunciada:
s Lenéis algo para comer? Ellos le dieron un trozo de pescado y un panal de
miel, y Jesiis lo tomd y comid ante ellos.

De esta forma quedaron preparados para recibir el DON que les fue
prometido, ordendndoles el Maestro que se quedasen en la ciudad hasta que
fuesen revestidos de la Fuerza de lo Alto.

El fuego de Pentecostés ain no habia bajado del Cielo, pero el
cumplimiento de la profecia de Joel iba a tener su principio.

Los Apéstoles necesitaban recibir el bautismo de fuego del Amor de
Dios; en el Cendculo iba a tener lugar la mds importante sesién espirita
que la Historia recuerda. Los médiums poliglotas, de prodigios, de
maravillas iban a ser desarrollados y los DONES de Curar, de la Fe, de la
Palabra, de la Escritura, de la Ciencia, de Discernir los Espfritus iban a ser
concedidos a los Discipulos para el ¢jercicio de su elevada misién.

224



CAIRBAR SCHUTEL

LA MANIFESTACION DE
PENTECOSTES

“Entonces los llevd hasta Betania. Levantd las manos y los bendijo. Y mientras los
bendecia, se separd de ellos y subié al Cielo. Ellos lo adoraron y se volvieron a Jerusalén llenos
de alegria. Estaban continuamente en el templo bendiciendo a Dios.”

(Lucas, XXIV. 50-53).

“Al llegar el dia de Pentecostés, estaban todos juntos en el mismo lugar. De repente un
ruido del Cielo, como de viento imperuoso, llend roda la casa donde estaban. Se les aparecieron
como lenguas de fuego, que se repartian y se posaban sobre cada uno de ellos. Todos quedaron
Uenos del Espiritu Santo y comenzaron a hablar lenguas extraiias, segiin el Espiritu Santo les
movia a expresarse.”

(Quiera el lector tener la bondad de consultar el Nuevo Testamento y leer todo el
capitulo, que dejamos de transcribir debido a su extensién).

(Hechos de los Apéstoles, II).

Habiendo llevado Jests a sus discipulos hasta Betania, los bendijo y
se separé de ellos.

Narra el Evangelista Lucas que, después de haber presentado los
Apéstoles al Divino Nazareno el culto de gratitud por el mucho amor que
el Maestro les dedicd, volvieron a Jerusalén, llenos de alegria y
constantemente se hallaban en el templo alabando y bendiciendo a Dios.

Los discipulos del Redivivo se preparaban para recibir el Poder de lo
Alto, Poder que les habia sido prometido, para el desempafio de su misién.

De modo que, concentrados por el espiritu de oracién y meditacién
en las cosas divinas, se volvieron aptos para asimilar el Espiritu en sus mds
portentosas manifestaciones.

Se cumplié el dia de Pentecostés — todos estaban reunidos, cuando,
de repente, vino del Cielo un ruido, como de viento impetuoso y llend
toda la casa en donde se hallaban. Se les aparecieron como lenguas de
fuego, que se repartian y se posaban sobre cada uno de ellos. Y todos
quedaron llenos del Espiritu Santo y comenzaron a hablar lenguas
extrafias, segtin el Espiritu Santo les movia a expresarse.

En Jerusalén habitaban judios y varones religiosos de todas las
nacio nes.

Al oir el ruido, la multitud se reunié y qued$ estupefacta, porque
cada uno los ofa hablar en su propia lengua. Fuera de si todos por aquella

225



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

maravilla, decfan: “;No son galileos todos los que estdn hablando? Pues,
«cémo los oimos cada uno en nuestra propia lengua?”

El don de las lenguas, el don de curar, el don de las maravillas, el don
de la ciencia, todos los dones habfan sido concedidos a los continuadores
de la Misién de Jests; ellos eran los intermediarios (médiums) de los
Espiritus santificados, para que la Doctrina fuese transmitida a todos.

La sesién realizada en el Cendculo fue asistida por partos, medos,
elamitas, habitantes de Mesopotamia, Judea y Capadocia, el Ponto y el
Asia, Frigia y Panfilia, Egipto y las regiones de Libia y de Cirene,
forasteros romanos, tanto judios como cretenses, drabes; todos oyeron y
observaron las maravillas de lo Invisible.

Pero una asamblea piblica compuesta por hombres de diferentes
condiciones y moralidad, no puede tener una opinién undnime. De ahi el
hecho de que unos atribufan los fenémenos a la embriaguez de los
apéstoles; otros no tomaban en serio los hechos y se burlaban.

Entonces el Apéstol Pedro, se levantd y esclarecié:

“Estos hombres no estdn borrachos, pero se estd cumpliendo lo que
fue dicho por Joel: En los ultimos dfas, dice el Sefior, derramaré mi
Espiritu sobre todos los hombres, vuestros hijos y wvuestras hijas
profetizardn, vuestros jévenes tendrdn visiones, y vuestros ancianos
suenos.”

“Arrepentios y cada uno de vosotros sea bautizado (con el bautismo
del Espiritu) y recibiréis el don del Espiritu Santo, porque la promesa os
pertenece, a vuestros hijos y a todos los que estdn lejos, y a tantos como
Dios, nuestro Sefor, llame.”

Y asi se realizé, bajo la suprema direccidn de Jesus, la sesién para el
desarrollo de los médiums, que deberfan transmitir a sus hermanos de la
Tierra, la Palabra del Cielo. Pentecostés fue la palabra que escogieron para
explicar tan notable acontecimiento. Deriva del griego Pentekosté y
significa “quincuagésimo”, es decir, 50 dfas. La Historia nos habla de dos
Pentecostés: Pentecostés de los judios y Pentecostés de los cristianos: el
primero es una glorificacién del Antiguo Testamento, el segundo del
Nuevo Testamento.

La fiesta judaica de Pentecostés se celebraba para recordar el dfa en
que Moisés recibié las Tablas de la Ley, los mandamientos del Sinal.

La recepcién del Decdlogo se efectud justamente cincuenta dias
después que los israelitas comieron el Cordero Pascual, ya liberados de la
esclavitud de Egipto.

La fiesta cristiana de Pentecostés se celebra cincuenta dias después de
la Resurreccién de Jesucristo.

226



CAIRBAR SCHUTEL

iQué coincidente relacién parece existir entre unay otra fiesta!

Los judios celebraban su liberacién del yugo del Faraén y de los
egipcios; los cristianos celebraban su liberacién del yugo de las tinieblas de
la muerte por las apariciones de Jesucristo y el concurso de sus delegados
del Mundo Espiritual.

Ademids de eso, se observa otra cosa admirable entre el Pentecostés
cristiano y el del Antiguo Testamento; uno y otro celebran la
promulgacién de la Ley Divina; cincuenta dias después de la maravillosa
libertad del pueblo judio, Dios da Su Ley a Moisés, en el Monte sinai; y
cincuenta dias después de la mds poderosa prueba de Vida Eterna, que el
mayor de todos los Espiritus da a la Humanidad para su liberacién de las
cadenas de la muerte, desciende el Espiritu Santo sobre los discipulos del
Nazareno, y, sobre la Piedra Fundamental de la Revelacién, levanta la
Iglesia Viva que deberfa transmitir a la Tierra las ensefianzas del Cielo.

227



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

EL VERBO DE DIOS

“En ¢l principio existia aquél que es la Palabra, y aquél que es la Palabra estaba con
Dios y era Dios. El estaba en el principio con Dios. Todo fue hecho por E/y sin El nada se
hizo. Cuanto ha sido hecho en El es vida, y la vida es la luz de los hombres; la luz luce en las
tinieblas y las tinieblas no la sofocaron. Hubo un hombre enviado por Dios, de nombre Juan.
Este vino como testigo, para dar testimonio de la luz, a fin de que todos creyeran en El. No era
El la luz, sino testigo de la luz. Existia la luz verdadera, que con su venida a este mundo
ilumina a todo hombre. Estaba en el mundo; el mundo fue hecho por ElL y el mundo no lo
conocid. Vino a los suyos, y los suyos no lo recibieron. A rodos los que lo reciben les da el ser
hijos de Dios; El que no nacié ni de sangre ni de carne, ni por deseo de hombre sino de Dios. Y
aquel que es la Palabra se hizo carne, y habitd entre nosotros, y nosotros vimos su gloria, gloria
cual de unigéniro venido del Padre, lleno de gracia y de verdad. Juan daba testimonio de E/)/
proclamaba: Este es del que yo dije: El que viene detrds de mi ha sido antepuesto a mit, porque
era antes que yo. De su plenitud, en efecro, todos nosotros hemos recibido, y gracia sobre gracia.
Porque la Ley fue dada por Moisés, pero la gracia y la fidelidad vinieron por Cristo Jesis. A

Dios nadie lo ha visto jamds; el Hijo tinico, que estd en el Padre, nos lo ha dado a conocer.”

(Juan, I, 1-18).

El Verbo de Dios es la causa eficiente de todas las cosas.

“Todo fue hecho por El; y nada de lo que ha sido hecho fue hecho
sin EI.”

El estaba en el Espiritu de Jests, la Vida que era la Luz de los
hombres. La Luz resplandeci6 en las tinieblas, y contra ella las tinieblas no
prevalecieron, porque la Luz brill6 mds alld de la tumba cuando los
hombres la creyeron apagada.

Hubo un hombre, Juan Bautista, que, siendo el mayor de los
profetas, tuvo la misién de dar testimonio de la Luz, a fin de que todos
creyesen por su intermedio.

Juan no era la Luz, porque la Luz s6lo estaba en la Vida; el Espiritu
de Jesus era la Vida; Juan sélo vino para testificarlo: existia la verdadera
Luz, que, venida al mundo, alumbra a todos los hombres.

Cristo estaba en el mundo, el mundo fue hecho por Fl, y el mundo
no lo conocid. Vino para lo que era suyo, y los suyos no lo recibieron.
Pero a todos los que lo recibieron, El dio el derecho de volverse hijos de
Dios: los cuales no nacieron de la sangre, ni de la voluntad del hombre,
sino de Dios.

El Verbo se hizo carne, vivié6 con un cuerpo humano, habité entre
nosotros, lleno de gracia, de poder, de verdad; el Verbo como la Luz
ahuyentd las tinieblas; con la Vida aniquild y vencié a la Muerte,

228



CAIRBAR SCHUTEL

haciéndose el Camino sin Tinieblas y sin Muerte para subir al Padre;
vimos su gloria, gloria como la del Unigénito de Dios, porque ningin
otro, si no Jesus, Sagrario del Verbo de Dios, desempefié misién igual.

Juan Bautista dio testimonio de Jesucristo, diciendo: “Este es del
que yo os hablé: Aquél que ha de venir después de mi, ha sido antepuesto
a mi, porque era antes que yo, porque ya existia antes de mi; y su Espiritu
es Primogénito del Padre, con relacién a este mundo, que ya es una
construccién suya. Pues todos nosotros recibimos de su gracia porque
somos sus stibditos. El es el Gobernador de la Tierra.”

La ley fue dada por intermedio de Moisés, que fue el médium
encargado de recibir la Ley, para regir el pueblo hebreo, que se encontraba
bajo su direccién; pero la Gracia y la Verdad vinieron por Jesucristo,
porque sélo El fue Portavoz del Verbo de Dios, que es la Gracia y, al
mismo tiempo, la Verdad; por eso Jests es la Verdad. Nadie jamds vio a
Dios, porque Dios no se revelé personalmente al mundo, sino por su
Verbo; ese lo reveld; por eso el Verbo “era Dios”.

Jests es el Camino, la Verdad y la Vida; la Sal de la Tierra, la Luz de
los Hombres; sélo por Fl subiremos al Padre; todo eso lo dijo el Verbo de
Dios y Juan Bautista lo testificé.

229



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

EL BAUTISMO DE JESUS EL
BAUTISMO DE LAS IGLESIAS

“Yles dijo: 1d por todo el mundo y predicad el Evangelio a roda criatura. El que crea y
sea bautizado se salvard, pero el que no crea se condenard.”

(Marcos, XVI, 15-16).

“Por aquellos dias Jesiis vino desde Nazaret de Galilea y fue bautizado por Juan en el
Jorddn. En el momento en que salia del agua, vio los Cielos abiertos y al Espiritu Santo como
una paloma bajando sobre €, y se oyd una voz del Cielo: Ti eres mi hijo amado, mi
predilecto.”

(Marcos, I, 9-11).

“Entonces Jesiis fue de Galilea al Jorddin para que Juan lo bautizara. Pero Juan queria
impedirlo, diciendo: Soy yo el que necesito ser bautizado por ti, ;y ti vienes a mi? Jesiis le
respondid: Déjame ahora, pues conviene que se cumpla ast toda justicia. Entonces Juan accedié
a ello. Una vez bautizado, Jesiis salid del agua; y en esto los cielos se abrieron y vio al Espiritu
de Dios descender en forma de paloma y posarse sobre él. Y se 0yé una voz del cielo: Este es mi
hijo amado, mi predilecto.”

(Mateo, 111, 13-17).

“Después de bautizar Juan al pueblo y a Jesé, acontecid que, mientras Jesils estaba
orando, se abrid el cielo, descendié el Espiritu Santo sobre él en forma corporal, como una
paloma, y se 0yé una voz del cielo: Tt eres mi hijo amado, mi predilecto.”

(Lucas, I1I, 21-22).

“Al dia siguiente, Juan vio a Jesiis que venia hacia ¢, y le dijo: Este es el cordero de
Dios, que quita el pecado del mundo. Este es de quien yo dije: Después de mi viene uno que es
superior a mi, porque existia antes que yo. Yo no lo conocia; pero si yo he venido a bautizar
con agua es para que él se dé a conocer a Israel. Y Juan atestigud: He visto al Espiritu
descender del cielo en forma de paloma y posarse sobre él. Yo no lo conocia, pero el que me
envid a bautizar con agua me dijo: Sobre el que veas descender y posarse el Espiritu, ese es el
que bautiza en el Espiritu Santo. Yo lo he visto y doy testimonio de que este es el Hijo de
Dios.”

(Juan, I, 29-34).

230



CAIRBAR SCHUTEL

No basta leer los Evangelios, es necesario estudiarlos. Los que se
limitan a una simple lectura de los Evangelios no tienen el derecho de
citarlos para hacer prevalecer sus ideas preconcebidas.

:Cudntos Evangelios fueron escritos para hacer un Evangelio?

Cuatro: Evangelio seguin Mateo, segiin Marcos, segtin Lucas y segin
Juan, sin enumerar las carta apostdlicas dirigidas a las diversas Iglesias
existentes en aquél tiempo.

No se puede, por tanto, limitar la interpretacién de la Palabra de un
Evangelio; es necesario compararlos todos ellos, y, ademds, es
indispensable buscar en la letra de los Evangelios el espiritu que vivifica.

Por lo que se desprende de la lectura de los cuatro Evangelios, con
referencia al bautismo, comprendemos que esta expresién — bautismo —
tiene una significacién muy diferente de aquella que las Iglesias le dieron.

Examinemos detenidamente a los cuatro Evangelistas. Marcos se
limita a decir que Jests fue bautizado por Juan en el Rio Jorddn y que dijo
a sus discipulos que fuesen por todo el mundo, que predicasen el
Evangelio a toda criatura; el que creyese y fuese bautizado seria salvo, pero
el que no creyese serfa condenado.

Mateo dice que Jests hizo cuestién de recibir el bautismo de Juan, y
afiade que, al salir Jests del agua, el pueblo que estaba presente oyé una
voz que dijo: “Este es mi Hijo amado”; y que esa voz venia de los Cielos.
Dice mds el trecho que “VIO los cielos abrirse y el Espiritu, como una
paloma, descender sobre él.”

Aquél SE OYO, del texto, comparado con el VIO, indica
claramente que fueron muchos los que oyeron, pero uno sélo vio. El lector
verd mds adelante que la manifestacién visual alcanzé tinicamente a Juan
Bautista, mientras que la auditiva, llegé a todos los que estaban en esa
ocasién en el Jorddn.

Este punto es importante para una buena interpretacién.

Lucas dice solamente que: habiendo recibido el pueblo el bautismo
de Juan, Jests también lo recibié.

Juan no dice que Jesds hubiese recibido el bautismo de Juan, pero
parece aclarar bien el fin del encuentro que el Maestro tuvo con el
Bautista:

Yo no lo conocia, pero para que él fuese manifestado a Israel, es que yo
vine a bautizar con agua. Yo no lo conocia, pero el que me envié a bautizar
con agua, me dijo: Aquél sobre el que vieras descender el Espiritu y posarse
sobre él, ese es el que bautiza con el Espiritu Santo. Yo he visto y testificado
que ese es el Hijo de Dios.

231



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

El texto, por si solo, es tan claro que exime cualquier interpretacién.
Hasta justificar plenamente el motivo por qué Juan fue a bautizar.

El Evangelista no dice nada sobre la recepcién del bautismo por
Jests, o que Jests hubiera sido bautizado por Juan. ;Serd posible que este
Evangelista, que acompafnaba todos los pasos de su Maestro Amado,
callase sobre el bautismo, punto que, al parecer de las Iglesias, es el mds
importante, si de hecho Jests hubiese sido bautizado por Juan?

Ante los Evangelios, ;se puede afirmar definitivamente que el
Bautista bautizé a Jesus?

Pero nosotros sabemos que ese acto se realizé, ya que Mateo lo
afirma; el motivo principal, entretanto, no se prende al bautismo-
sacramento, sino a la predicacién de Cristo, a la manifestacién de Jests,
COMO Veremos.

Jesus, dice Mateo, se presenté a Juan para recibir su bautismo.

Pero con qué fin? ;Serd que el Espiritu mds puro que vino a la
Tierra estarfa manchado, de modo que necesitaria lavarse de esas manchas?
Y ;crefa Juan que su bautismo tendria virtud superior a la del Cordero de
Dios, como él lo llamé?

Estd claro que, siendo Jesds limpio y puro, no podia pedir limpieza
ni pureza a un agua como la del Jorddn.

Los padres y ministros, afectos al bautismo, dicen que Jests
procedié asi para dar ejemplo. Pero jejemplo de qué? En el Evangelio no
consta nada de esa leccién de ejemplo. ;Ejemplo de sumisién? Pero Juan
Bautista era el primero que decia que su bautismo no tenfa ningtin valor, y
que el fin a que fue destinada esa “préctica” no fue otro que el de conocer
a Jests y manifestarlo, presentdndolo a las multitudes.

Jestis no quiso dar ejemplo de nada, pero su intencién fue darse a
conocer a Juan, su Precursor, para que él se librase de la misién de
presentarlo como el Mesfas que debia venir. Y el espiritu testificé cuando
dijo al Bautista: “Este es mi hijo amado en quien me complazco.”

En el versiculo 31 del capitulo I del Evangelista Juan se lee que:
“Juan Bautista no conocia a Jests pero tenia la certeza de su venida”, vy,
mds atn, que el fin de Juan bautizando al pueblo era atraer gran multitud
para ver si en medio de ese pueblo podia encontrar al Mesias y
reconocerlo, como el Espiritu lo habfa anunciado.

En el versiculo 33, Juan repite nuevamente no conocer a Jests, pero
el que lo envid a bautizar con agua, le dijo: “Sobre el que veas descender y
posarse el Espiritu, ese es el que bautiza en el Espiritu Santo; yo lo he visto
y doy testimonio de que este es el Hijo de Dios.”

232



CAIRBAR SCHUTEL

Jestis no podia decir a Juan: “Yo soy el Mesfas” porque incluso en
aquél tiempo muchos tratantes se decfan “mesfas” representantes de Dios.

El tenfa que revelarse como Mesfas y no decirse Mestas, y el Espiritu
necesitaba testificar, como sucedid.

Afade también otra circunstancia: Juan no exaltaba su bautismo. Y
tanto es as{ que a los que venian a él pidiendo el bautismo, el Profeta del
Desierto decfa: “Raza de viboras, ;quién os enseid a huir de la ira que os
amenaza? Dad, pues, frutos dignos de conversién, y no os ilusionéis con
decir en vuestro interior: Tenemos por padre a Abraham...” (Mateo, III,
7-9).

El bautismo de Juan, desvirtuado por las sectas que dividieron el
Cristianismo, no es mds que el arrepentimiento, el cambio de vida, para
recibir la Doctrina de Jesds y el consecuente bautismo del Espiritu. Y fue asi
que Pedro y Andrés, que eran discipulos de Juan bautista, se hicieron
discipulos de Jesus.

Pero, digamos alguna cosa mds sobre el bautismo, ya que eso nos
proponemos.

Todos saben que las Iglesias Romana y Protestante como la
Ortodoxa, cada cual tiene su especie de bautismo. De entre todas, sin
embargo, la que mds se destaca por sus ostentaciones es la Romana.

Hablemos, con preferencia sobre esta, porque es, para nosotros, la
religién tradicional, la que se constituye obligatoria en nuestro pafs, la que
obligaba a todos a someterse a sus sacramentos, hasta la proclamacién de la
Republica, la cual, gracias a Dios, nos liberé de tal opresién y cautiverio.

El “Bautismo de Roma” consiste en dos o tres palabras
pronunciadas por el sacerdote, que aplica agua, aceite y sal, al
“catecimeno”. Dice la Iglesia que, con ese sacramento, el individuo queda
limpio del “pecado original” y, salvo de todas las penas, estd apto para
entrar en el Cielo.

Hagamos un andlisis profundo de este sacramento, con la siguiente
comparacion.

Tenemos dos nifios, ambos hijos de padres cristianos: uno muere
después de recibir el bautismo, el otro también muere, pero antes de
recibir tal sacramento.

Segin la Iglesia, uno fue para el Cielo y el otro para el Limbo.

Pero, ;qué mérito tiene el nifio que se bautizé para ir al Cielo, y qué
mérito tiene el que no se bautizé para ir al Limbo, si tanto uno como el
otro no influyeron para tal fin?

El que recibi el bautismo, no lo recibié por sus esfuerzos, por su
voluntad; el que dejé de recibir tal “gracia” tampoco hizo nada para que

233



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

as{ ocurriese; ;cémo puede el Supremo Sefor, que es todo amor y justicia,
premiar a uno y condenar al otro?

Se nos ocurre también otra consideracién:

La Iglesia, para justificar “su bautismo”, dice ser ¢l el antidoto del
pecado original que, de Addn y Eva, se transmitié a todo el género
humano.

Pero, ;qué Dios es ese en quien la Iglesia cree que existen
sentimientos tan indignos de odio hasta el punto de castigar por los
antiguos pecados, de personas que no tienen ninguna afinidad con
nosotros, ejerciendo su venganza en toda la Humanidad?

“El hijo, dice Ezequiel, no responde de las faltas de sus padres, ni
estos por las de aquellos.”

El Evangelio dice: “Cada uno es responsable de sus obras.” Y esto es
claro, 16gico y racional. Hasta el “pavo de la fibula”, con el que el Sr.
Jaubert gané el premio de los juegos florales de Toulose, se defendié de la
acusacién que le hacfan por haber el “Addn de los Pavos” pecado, y dicen
que, ademds de la absolucién del Tribunal, gané los aplausos del
auditorio.

Pero dejemos de lado la ironfa inocente y argumentemos.

Vamos a escoger un matrimonio, marido y mujer, que, cuando eran
nifios, fueron bautizados en la Iglesia. Mds tarde aparecié en la ciudad
donde residian un obispo o “misionero”, y el bautismo fue confirmado
con la “uncién”.

Estd claro que el pecado que senalaba a esos dos seres desapareci6, si
en que el “bautismo apaga el pecado original”.

Después, ellos tienen un hijo: ese nifio no puede absolutamente
tener vestigio alguno de pecado, ya que sus padres se habfan liberado de
esa sefial ignominiosa.

O querrdn decir los sacerdotes que el Espiritu es oriundo de Adédn y
Eva, y no de Dios? pero si es asi, el sacerdocio desconoce los Evangelios y
los principios mds rudimentarios de la Religién.

*

A nuestro modo de ver, que estd de pleno acuerdo con los textos
evangélicos, el verdadero bautismo no sobrepasa los limites del Espiritu.

Nunca, de ninguna manera, puede ser un acto material.

Promover la educacién del nifo, ensefiarlo a amar a Dios y al
préjimo, a ser humilde, bueno, caritativo, indulgente, trabajador y

234



CAIRBAR SCHUTEL

espiritual, he aqui el comienzo de la preparacién espirita para la
consecuente recepcién del bautismo del Espfritu Santo, cuya tarea estd
confiada exclusivamente a Jests y a aquellos designados por El, como se
desprende de la lectura de los Evangelios.

Afiade ain otra circunstancia, que esclarece la cuestién del
bautismo: este viene después de estar establecida la creencia.

La creencia debe, por lo tanto, preceder siempre al bautismo. “1d por
todo el mundo y predicad el Evangelio a toda criatura. El que creay sea
bautizado se salvard; pero el que no crea, se condenard.” (Marcos, XVI,
15-16).

En este pasaje se ve claramente que es condicién imprescindible para
recibir el bautismo — creer; la creencia precede siempre al “don” del
bautismo. Por ese motivo Jests mandé a sus discipulos predicar el
Evangelio a toda criatura. Es de notar que Jests no los envié a bautizar,
sino a predicar el Evangelio, para que el “bautismo” viniese después por el
Espiritu.

Asf lo entendié sabiamente Pablo, el Doctor de los Gentiles,
conforme figura en Hechos de los Apdstoles, XIX, 1-7: “Mientras Apolo
estaba en Corinto, Pablo, después de haber recorrido las regiones
montafosas, llegd a Efeso, encontré algunos discipulos y les preguntd:
;Habéis recibido el Espiritu Santo al abrazar la fe? Ellos contestaron: Ni
siquiera hemos ofdo decir que haya Espiritu Santo. El les pregunto: ;Pues
qué bautismo habéis recibido? Ellos contestaron: El bautismo de Juan.
Pablo, sin embargo dijo: Juan bautizd con bautismo de conversion, diciendo
al pueblo que creyese en el que habia de venir después de él, es decir, en Jesiis.
Al oirlo, se bautizaron en el nombre de Jesus, el Sefior. Cuando Pablo les
impuso las manos, descendié sobre ellos el Espiritu Santo y se pusieron a
hablar en lenguas extrarias y a profetizar. Eran en total unas doce personas.”

Esta interpretacién estd de pleno acuerdo con las palabras del
Bautista, en el capitulo III, 7-12 del Evangelio segiin Mateo.

Se concluye, pues, que el fin de Juan Bautista, yendo al Jorddn a
bautizar con el bautismo de la conversion, en primer lugar fue atraer a las
multitudes para recomendar a los hombres: “Preparad el camino del
Sefor; enderezad sus veredas, arrepentios del mal; practicar el bien;
espiritualizaos.” En segundo lugar fue, como dijo el propio Juan “para que
Jests fuese manifestado a Israel” y al mismo tiempo para que él, el
Bautista, conociese a Jests, de acuerdo con la sehal que le darfa Aquél que
lo habfa enviado, es decir: “Aquél sobre quien verds descender el Espiritu y
posarse sobre él, ese es el que bautiza con el Espiritu Santo.” (Juan, 1-33).

235



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

A su vez, Jesis no fue a Juan Bautista con el fin de recibir el
bautismo de ninguna clase, sino para presentarse a su Precursor como el
Mesias anunciado y fuese, a su vez, anunciado por Juan como el Enviado
de Dios, revestido de todas las senales del cielo, como se verificé al oirse la
voz: “T'd eres mi hijo amado, mi predilecto.” (Marcos, I, 11).

*

La cuestién del bautismo ha preocupado a grandes pensadores de la
Era Cristiana.

Desde los Apdstoles, unos eran de la opinién de que se debia
efectuar el bautismo del agua por inmersidn, mientras que otros crefan que
esa préctica no tenia ningdn valor.

En el capitulo IIT, 22, del Evangelista Juan, se lee que Jesds fue con
sus discipulos, para Judea y “alli se quedaron con ellos, y bautizaba”. Pero
en el mismo Evangelio, tal vez debido a la controversia ya existente sobre
el bautismo, el mismo Evangelista, en el capitulo IV, 2, dice claramente
que “Jests mismo 70 bautizaba, sino sus discipulos.”

En 12 Carta a los Corintios, I, 14-17, hay un trecho en que se nota
la disensién que habia por causa del bautismo, donde Pablo dice: “Doy
gracias a Dios de no haber bautizado a ninguno de vosotros, excepto a
Cristo y Gayo. Asi nadie puede decir que fuisteis bautizados en mi
nombre. También bauticé a la familia de Esteban; no recuerdo de haber
bautizado a nadie mds. Pues Cristo no me mandd a bautizar, sino a
evangelizar; y esto sin alardes literarios, para que no se desvirtde la cruz de
Cristo.”

Pedro dice en Hechos de los Apdstoles, X, 47, haber ordenado bautizar
con agua, en nombre de Jesucristo, a estos que habian recibido el Espiritu
Santo, pero parece haberse arrepentido de aquél acto, cuando, refiriéndose
al bautismo, dice en su 12 Epistola, capitulo III, 21: “... a través de las
aguas, la cual, figurando el bautismo, ahora os salvard, NO LA
PURIFICACION DE LA INMUNDICIA DE LA CARNE, sino la
cuestion a respecto de una buena conciencia para con Dios.”

Por lo que se observa, a pesar de ser el bautismo por inmersion
aplicado a los que ya habfan recibido la palabra y lo habian creido, aun as
ese era el acto condenado por muchos seguidores de Jesus.

En tiempos de Tertuliano muchos filésofos cristianos se sublevaron
contra la virtud del bautismo, por entender que un simple lavado con agua

236



CAIRBAR SCHUTEL

no puede tener la virtud especial de lavar los pecados y de abrir el camino para
el Cielo.

Ese fue el modo de expresarse ilustres hombres del siglo 11, que dio
origen al Tratado del Bautismo, de Tertuliano, obra que parece condenar
también el bautismo de los nifios, aunque no participe de la opinién de sus
contempordneos, que condenaban el bautismo tal como se hacfa.

Son muchas las sectas que, desde el principio, dividieron al
Cristianismo, y no aceptaban terminantemente el bautismo, prictica que
sirvié como piedra de escdndalo en la interpretacién de la Palabra clara,
simple y humilde del Amoroso Rabi de Galilea.

Los marcosianos, los valentinianos, los quintilianos mantenfan que la
gracia, como don espiritual, no podia nacer de senales visibles y exteriores.

Los selencianos 'y los hermianos rechazaban también el agua, pero,
interpretando materialmente, a la letra; los Evangelios, sustituian aquella
materia por el fuego.

En la Edad Media hubo muchas agremiaciones religiosas oriundas
del Cristianismo que combatian “el bautismo de la Iglesia”, tales como los
maniqueos, los albigenses y otros. Ellos declaraban definitivamente que, con
el simple bautismo por el agua, era absolutamente imposible comunicar al
neéfito el Espiritu Santo: para ellos, el verdadero bautismo espiritual
consistia en la imposicién de las manos, invocando sobre el neéfito al
Espiritu Santo rezando la oracién dominical.

Los valdenses y otros rechazaban como indtil el bautismo de los
nifios, por no tener ain en esa edad la fe indispensable.

Los anabaptistas rechazaban el bautismo de los nifios como indtil,
porque exigia para la validez del sacramento la fe del neéfito, la cual no
crefan que fuera sustituida por la fe de los padrinos.

Santo Tomds de Aquino decia que la eficacia del bautismo dependia
de la propia fe del nedfito, que no podia ser sustituida por la fe de los
padrinos.

Los armenios creen que el bautismo es un simple simbolo y afirman,
en lo tocante al bautismo de los nifios, no ver en esos nifios culpa alguna
para ser condenados por no haber sido bautizados.

Los quakers niegan absolutamente la utilidad del bautismo.

Finalmente, irfamos lejos si pasdsemos a estas pdginas la sintesis de
lo que se ha escrito y discutido sobre el bautismo.

Sometido a la criba de la razdn, al calor de la discusidn, él no puede
permanecer, porque no es de Jesucristo; es palabra que pasa, es “materia”
que se seca y desaparece como la flor de la hierba; es un culto, como tantos

237



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

otros, oriundos de la adoracién al “becerro de oro”, que ha absorbido a
judios y gentiles, desviando sus miradas de los preceptos recomendados
por el Hijo de Dios, cuyas ensefianzas el Espiritismo viene a restablecer,
convenciendo a los hombres de la Justicia, de la Verdad y de la Ley.

238



CAIRBAR SCHUTEL

ASCENSION ESPIRITUAL

“Jacob salid de Berseba con direccidn a Jarin. Llegd a cierto lugar y se dispuso a pasar
allf la noche, porque el sol ya se habia puesto. Tomd una piedra, la puso por cabecera y se
acost .

Tuvo un sueiio. Veia una escalera que, apoydndose en la tierra rocaba con su cima en
el Cielo, y por la que subian y bajaban los dngeles del Serior. Arriba estaba el Sesior, el cual
dijo: Yo soy el Sefior, el Dios de Abraham, ru antepasado, y el Dios de Isaac. Yo te daréatiy a
tu descendencia la tierra en que descansas. Tu descendencia serd como el polvo de la tierra; te
extenderds a oriente y occidente, al norte y al sur. Por ti y por tu descendencia serdn bendecidas
todas las naciones de la Tierra. Yo estoy contigo. Te guardaré donde quiera que vayas y te
volveré a esta tierra, porque no te abandonaré hasta que no haya cumplido lo que te he
prometido.

Jacob se desperté de su suerio y dijo: Ciertamente el Sefior estd en este lugary yo no lo
sabia. Tuvo miedo y dijo: jQué terrible es este lugar! Nada menos que la casa de Dios y la
puerta del Cielo. Se levantd muy de mariana, tomd la piedra que habia puesto por cabecera, la
levantd a modo de estela y derramé aceite sobre ella. Y dio a este lugar el nombre de Betel
(Casa de Dios); antes se llamaba Luz.

Jacob hizo esta promesa: Si Dios estd con migo, me protege en este vidje que estoy
haciendo y me da pan para comer, vestido para cubrirme y puedo volver sano y salvo a la casa
de mi padre, entonces el Seior serd mi Dios y esta piedra que he levantado a modo de estela
serd un santuario; de todo lo que me des te devolveré puntualmente la décima parte.”

(Génesis, XXVIII, 10-22).

“Jesiis vio a Natanael, que se le acercaba, y dijo de él: Este es un isracelita auténtico, en
el que no hay engafio. Natanael le dijo: ;D e qué me conoces? Jesiis le contestd: Antes que Felipe
te llamase, te vi yo, cuando estabas debajo de la higuera. Natanael le respondid: Rabi, tu eres
el Hijo de Dios, til eres el Rey de Israel. Jesiis le contestd: ;Porque te he dicho que te vi debajo
de la higuera crees’ Cosas mayores que estas verds. Y afiadid: os aseguro que veréis el Cielo
abierto y a los dngeles de dios subiry bajar sobre el Hijo del Hombre.”

(uan, T, 47-51).

La ascensién espiritual es una escalinata sublime, que, apoyada en la
tierra, llega a los Cielos, pero, en su trayectoria, el hombre sélo puede
subir esos peldafos por medio de la Revelacién, porque la Revelacién es el
poderoso motor que mueve al alma para la realizacién de sus destinos
inmortales.

Durmiendo en la “ciudad de la luz”, Jacob ve la escalera que le es
mostrada, por donde suben y bajan dngeles bajo la suprema direccién del
Sefior, que se halla en la cumbre de esa escalera. Y la Revelacién le dice:
“Yo soy el Sefior, Dios de Abraham y de Isaac; yo te daré la tierra en la que

239



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

descansas y a tus descendientes que serdn tan numerosos como las arenas
del mar, y estaré contigo y te guardaré donde quiera que estés y por donde
quiera que vayas, porque no te dejaré.”

Jacob se despierta y se admira de que el Sefior estuviese alli. Por la
madrugada tom¢ la PIEDRA sobre la cual inconscientemente reclinaba la
CABEZA, la colocé como la columna que debe prevalecer, derramé sobre
la piedra simbdlica el aceite, que es el simbolo de la Fe, y llamé a aquél
lugar CASA DE DIOS en vez de Ciudad de la Luz.

En verdad es necesario que se esté en la luz para ver la casa de Dios,
que es la Revelacién.

Donde estd Dios, estd la Revelacidén, porque la Revelacién es la
Palabra de Dios convidando al hombre a la ascensién espiritual.

*

Comparemos el sueno de Jacob con la pardbola del filésofo:

“En medio de una cadena de montafias se eleva a los vientos un pico
aislado, sobre el cual se percibe confusamente un antiguo edificio.

Un osado viajero se propone escalarlo.

Las hierbas de los precipicios, un tronco carcomido, una piedra que
se mueve, todo le sirve de punto de apoyo: trepa, salta se arrastra vy,
finalmente, cubierto de sudor y fatigado, llega a la deseada cima; y
levantando los brazos a los Cielos, exclama lleno de alegria: jSiempre venct!

Toda la cadena de montafias se extiende a sus pies. Los mds bellos
horizontes se abren ante él. Lo que sélo vefa en parte, ahora lo abarca y
domina de una sola mirada.

“Abajo, a lo lejos, ve obstdculos contra los cuales flaquearon sus
primeros esfuerzos, y se rie de su inexperiencia; de pie, contempla los que
finalmente vencié, y se admira de la propia audacia”.

“Los compaifieros, muy débiles para vencer las dificultades del
camino, no lo pudieron seguir si no con la vista, pero ese dfa conocieron
un atajo, porque ese camino sélo es visible desde lo alto de la montana. Es
por ahi por donde desciende, entonces, el viajero que llegé a lo alto de la
montafa, es por ahi por donde él se coloca al frente de los companeros
que quedaron en la ladera del monte y les dice: ;Seguidme! El os conducird
sin peligro y sin fatiga hasta la cima, cuya conquista tanto le costd.

iGracias a él, la montana se hizo accesible!

Todos los viajeros pueden, desde lo alto, admirar el famoso edificio,
los paisajes sublimes, los magnificos horizontes que desde alli se descubren.

240



CAIRBAR SCHUTEL

He aqui la imagen de nuestra ascensién a los gloriosos parajes de la
Inmortalidad.

Los hombres comunes caminan sin elevarse a la cima de la montafia,
porque van y vuelven demordndose por caminos que no los conducen a las
alturas espirituales.

A veces se elevan hasta la mitad del monte, pero vuelven atraidos a
los planos inclinados, porque no transitan por el verdadero camino, el
atajo que los conducirfa con seguridad a la cima de la montafia.

Pero vamos a aclarar la pardbola.

La cadena de montafias son las diversas religiones sacerdotales; el
antiguo edificio es la Revelacién sobre la cual Jacob basé toda su fe; las
hierbas de los precipicios, son las virtudes que nos conducen al amor a
Dios y al préjimo; la ladera, que arroja a los hombres al precipicio, son las
malas pasiones.

El viajero que subié a la Cumbre es Jests, seguido de sus
mensajeros, de entre los que se destaca Allan Kardec, que nos ensefd el
camino para subir también hasta la cima.

Los compaferos que intentaron la ascensién son todos los que
actualmente se esfuerzan por llegar a ese lugar, pero que, entonces, presos a
la atraccién de la Tierra y vencidos por las dificultades, se detuvieron en el
camino.

Todos los que estudian, investigan, analizan, van caminando. Los
Evangelios nos aparecen iluminados por los fulgores del Espiritu; la
muerte pierde su cardcter fdnebre y la Espiritualidad de la Vida se refleja
en nuestras almas, como las estrellas en el espejo de los mares.

Son dos mundos que se entrelazan, son dos planos de vida que se
muestran  solidarios, uno como complemento del otro; son dos
Humanidades que, en una permuta de pruebas y de afectos, se declaran
solidarias, son, finalmente, dngeles que descienden para auxiliar a otros,
que, por su esfuerzo, también se volvieron dngeles, porque trabajaron para
subir.

La ascension espiritual es el resultado de la misma ley del progreso
material y de la evolucién intelectual: todo vibra, todo se armoniza en el
amor y en la solicitud de Dios para con todos sus hijos.

241



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

DIALOGO DE JESUS CON
NICODEMO

“Habia entre los fariseos un hombre importante, llamado Nicodemo. Una noche fue a
ver a Jesiis y le dijo: Maestro, sabemos que Dios te ha enviado para ensefiarnos, porque nadie
puede hacer los milagros que tii haces si no estd Dios con él. Jesis le respondid: Te aseguro que
el que no nace de nuevo no puede ver el Reino de Dios. Nicodemo le preguntd: ; Cémo puede
uno nacer de nuevo siendo viejo? ; Es que puede volver al seno de su madve y nacer de nuevo?
Jesiis respondid: Te aseguro que el que no nace del agua y del Espiritu no puede entrar en el
Reino de Dios. Lo que nace de la carne es camne, y lo que nace del Espiritu es Espiritu. No te
extrafie que te diga: Es necesario nacer de nuevo. Elviento sopla donde quiere; oyes suvoz pero
no sabes de donde viene y a dénde va; asi es todo el que nace del Espiritu. Nicodemo preguntd:
;Como puede ser eso? Jesiis respondid: ; Ti eres maestro de Israel y no lo sabes? Te aseguro que
hablamos de lo que sabemos y atestiguamos lo que hemos visto, y, a pesar de todo, no aceptdis
nuestro testimonio. Si os hablo de cosas terrenas y no me creéis, jcdmo me creeriais si os hablara
de cosas celestiales? Nadie ha subido al Cielo sino el que bajé del Cielo, el Hijo del Hombre,
que estd en el Cielo. Como levantd Moisés la serpiente en el desierto, ast serd levantado el Hijo
del Hombre, para que todo el que crea en él tenga la vida eterna.”

(uan, 111, 1-15).

Este Evangelio predica el encuentro de Jests con Nicodemo: o de
otra forma, la visita que Nicodemo hace al Nazareno, por la noche.

Vamos a estudiarlo en su sencillez edificante y procuremos
comprenderlo, porque de su conocimiento nos viene una cantidad
considerable de luces y verdades.

Dice el trecho que: “Habia entre los fariseos un hombre importante
entre los judios, llamado Nicodemo, y este fue a ver a Jesds por la noche.”

Los fariseos eran, como fue escrito en el capitulo, “Fermento de los
Fariseos y Saduceos”, un grupo muy grande de individuos, que formaban
una Religién, como actualmente es grande el nimero de personas que
componen la Religién de Roma.

Entretanto, en cuanto a la persona de este maestro del farisaismo, no
era un hombre malo, al contrario, de entre todos los sacerdotes de esa
religién, el Evangelio destaca dos que se mostraron tolerantes con las
palabras de Jesucristo. Uno era Gamaliel, que fue maestro de Pablo, antes
que este apdstol se convirtiese en cristiano; y el otro fue Nicodemo.

Pero vosotros sabéis que el orgullo, el respeto humano y el
preconcepto constituyen impedimentos muy grandes para nuestra
espiritualizacién, para aproximarnos a Jests.

242



CAIRBAR SCHUTEL

Nicodemo era, pues, un hombre bueno, y, por ese motivo, deseaba
inmensamente encontrarse con Jesds, para conversar con el Maestro sobre
asuntos religiosos, porque tenfa noticias de las predicaciones del Nazareno
y de las curas que él hacia.

Pero como era rico, importante entre los judios, era “maestro de la
religién farisaica” y no querfa que el pueblo y los otros sacerdotes de su
secta supiesen sus deseos mds intimos; y para que todo quedase escondido,
reservado, decidié buscar a Jesus a la noche, porque asi nadie sabria de su
visita.

Por eso dice el Evangelista Juan: Nicodemo fue a ver a Jesis a la
noche.

Llegando ala casa donde el Maestro estaba hospedado, que eraen la
ciudad de Jerusalén, por ocasién de una fiesta de Pascua, que los judios
celebraban, el “importante fariseo” entablé conversacién con Jesus,
diciéndole: “Rabi, sabemos que eres maestro, venido de parte de Dios,
pues nadie puede hacer estos milagros que haces, si Dios no estd con él.”

Por este saludo, podéis comprender perfectamente que Nicodemo
no era un incrédulo, o enemigo de Jesus; al contrario, era un creyente en
los milagros realizados por Jests, que consistian, casi totalmente, en las
curas de diversos enfermos.

En cuanto a esa parte que se relaciona con los hechos producidos
por el Nazareno, Nicodemo crefa en ellos, por tanto estaba en desacuerdo
con los demds sacerdotes de su “religién”; mientras estos decfan que Jests
actuaba bajo la influencia del Diablo, Nicodemo crefa piadosamente que
la influencia que asistia al Nazareno era divina; tanto es asi que ¢l dice:
Nadie puede hacer estos milagros que tii haces, si no estd Dios con él. ;Qué le
faltaba, pues, a Nicodemo para volverse cristiano, para seguir a Jests?
Desde que él crefa en los hechos, en los fenémenos, como los llamamos
hoy; desde que crefa que esos hechos eran autorizados por Dios, no
atribuyéndolos al origen diabdlico, ;por qué no se presenté luego como
uno de los discipulos del Nazareno?

Esto quiere decir que no basta creer en los milagros, en los hechos,
en las curas que marcan, en cierta forma, el Cristianismo, para ser
cristianos.

Necesitamos creer también en la palabra, en la doctrina que Jests
predicaba.

En nuestro tiempo, como vemos, la mayoria del pueblo también
cree en los fendmenos, en las curas, y muchos son los que piden remedios
para las curas de sus enfermedades; son millares los Nicodemo que, a
escondidas, desean conversar sobre Espiritus, sobre las almas, y que buscan

243



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

saber la razén de las causas que los determinan, pero, también como
Nicodemo, contindan filiados a sus religiones, que maldicen la legitima
doctrina de Jests, hoy, como los fariseos maldecian la misma doctrina,
ayer. No basta creer en los hechos; es necesario comprenderlos después de
haberlos estudiado.

No basta decir que los hechos vienen de Dios, es necesario saber
como vienen ellos de Dios. Y para llegar al conocimiento de esos hechos,
tenemos que estudiar justamente lo que Jests hacia cuestién que fuese
estudiado, es decir, la Vida Eterna.

Alrededor de la Vida Eterna es que giraban los maravillosos
conceptos de su filosofia, de su doctrina de verdadera fe, de amor puro e
inmaculado.

Todas las sentencias de Jests eran luces, iluminando la Vida Eterna,
la Vida Inmortal.

En el Sermén de la Montafia, el Maestro, para consolar a los
sufrientes, a los humildes, a los perseguidos, a los mansos de corazdn,
nada les da, sino la certeza de la felicidad en la Inmortalidad, y, en cierta
forma, se esfuerza para que todos esos que lloraban y vivian coaccionados y
hambrientos tuviesen la certeza absoluta de la Inmortalidad, de esa vida
del mds alld que es la Vida Eterna, en la cual serfan todos hartos y
provistos de todo lo que necesitasen si oyesen y creyesen en su Palabra.

Nicodemo, como se ve en el texto del Evangelio, aunque no fuese
mal hombre, estaba tan impregnado de las ensefianzas de la Religion
Farisaica, consistentes casi s6lo en cultos y pricticas exteriores, que
vacilaba a respecto de la otra vida, dudaba que el hombre, después de
muerto el cuerpo, pudiese continuar viviendo, y que hubiese, de hecho,
una vida real mds alld de la rumba.

Jestis conocia esa parte débil de Nicodemo, y fue por eso que,
después del saludo del “principal de los judios”, dijo: £n verdad, en verdad
te digo, que si alguien no nace de nuevo, no puede ver el Reino de Dios.

Estas primeras palabras, dichas asi de golpe al sacerdote de una
religién que se decfa la dnica verdadera, tienen un profundo significado
para aquellos que desean estudiar, conocer y seguir la Religién de
Jesucristo.

Asi como la criatura recién nacida no tiene religién ninguna, no estd
presa a ninguna doctrina y no tiene conocimiento de nada, asi también
deben colocarse aquellos que quieren estudiar la Religién de Jesucristo,
porque el alma, estando llena de una antigua religién, que fue obligada a
recibir por donacién de los ascendientes, no puede recibir la Religién de

244



CAIRBAR SCHUTEL

Cristo, asf como una casa que estd habitada por una familia no tiene lugar
para recibir a otra familia u otros moradores.

Diciendo Jests a Nicodemo: S7 alguien no nace de nuevo, no puede
ver el Reino de Dios, dice anticipadamente al “principal de los judios” que,
fuese quien fuese, no alcanzarfa la gracia del Reino de Dios si continuaba
preso al Reino del Mundo, en el cual prevalecen las doctrinas de los
sacerdotes, las doctrinas y religiones de invencién humana.

Necesitaba, ante todo, salir de ese reinado, dejar esa obediencia,
dejar a un lado todos esos dogmas, todos esos sacramentos, todos esos
cultos, todas esas falsas ensefanzas, y volverse ignorante como una criatura
que nace de nuevo.

As{ como una criatura nace en este mundo, habiendo venido de otro
y nada recuerda de ese otro mundo de donde vino, asi también el hombre
debe dejar aquella religién arcaica, en la cual vive sin conocer la verdad y
sin tener consuelo de ninguna especie, para después aprender lo que Cristo
Jesus estd ensefando.

En otras palabras: poner de lado todo espiritu preconcebido, todo
orgullo de saber, todo egoismo de virtudes, toda presuncién de estar en la
posesién de la verdad; porque el “camello” no puede entrar tan cargado en
el Reino de los Cielos.

Afade también otra circunstancia: nadie puede cargar dos pesos;
aunque la doctrina de Jesus sea leve, el “camello” sobrecargado y casi sin
poder andar con tanta carga, no la soportard; asi como no se pueden
imponer a quien quiera que sea dos yugos. El buey, que ya lleva un yugo al
cuello que le molesta mucho, que sangra y encallece, no admitird otro
yugo mds, aunque sea leve como la palabra del Maestro, pues en dltima
hipdtesis, él no sabrd cual es el yugo que le pesa; por eso, asi como el
camello necesita aligerar una carga, para tomar ot7o fardo; asi como el buey
necesita liberarse del yugo que lo oprime, para engancharse a otro yugo,
asi también el hombre necesita lanzar lejos de si todas las creencias
antiguas que le pesan en la conciencia y le oprimen el alma, para recibir la
Religién amorosa de Jests, que, como dijo el Maestro, no pesa, es suave y
agradable de llevar.

Es este el primer nacimiento que Jesds proclamé, como condicién
de Salvacién para todas las criaturas humanas, y especialmente para los
sacerdotes de todas las religiones humanas, incluso porque Jesus hablaba
en aquella ocasién a un religioso que era sacerdote y principal
representante de religiosos y sacerdotes de esas religio nes.

*

245



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Por lo que se desprende de la nueva pregunta de Nicodemo a Jests,
ya se puede concluir: él, no le convidé a nacer de nuevo de esta forma —
abandonar su secta, sus dogmas, sus cultos, sus honras, sus vanidades, sus
preconceptos — fingié no entender la palabra, la orden expresa del
Redentor del Mundo.

Y entonces muy admirado por haber proferido el Maestro tal
sentencia, pregunté: “;Cémo puede un hombre nacer, siendo viejo?
;Puede, por ventura, entrar nuevamente en el vientre materno y renacer?”

A lo que Jesus le respondié: “En verdad, en verdad te digo que si
alguien no nace del agua y del Espiritu, no puede entrar en el Reino de
Dios; lo que es nacido de la carne es carne; lo que es nacido del Espiritu es
Espiritu. No te maravilles que te diga: es necesario volver a nacer de
nuevo.”

Por este trecho vemos, bien claro, que las condiciones de salvacién
impuestas por Jesus son dos: “nacer del agua y nacer del Espiritu”.

Vamos a analizar la primera proposicién: “nacer del agua”.

;Qué pretende el Maestro decir con esto: “nacer del agua™

No puede ser otra cosa sino: nacer en este mundo, con un cuerpo
carnal; pues todos los cuerpos orgdnicos e inorgdnicos son, en dltimo
andlisis, productos del agua.

Sin agua en nuestro mundo no habria nacimiento, crecimiento y
vida.

Todo nace del agua, todo vive del agua; los peces en los mares, en
los lagos y en los rios, ;de dénde vienen? Del agua. Los animales en los
campos y en los bosques, ;de dénde vienen, sino del agua?

Los pdjaros que deambulan por la Tierra y vuelan por los aires, ;no
es del agua de donde vienen?

iHasta las hierbas nacen del agua!

Plantad una simiente o un tallo, un trasplante, dejadlos sin agua y
ellos no nacerdn. Sacad a los peces del agua y ellos morirdn. Los animales
de los campos, de los bosques; las aves de tierra y los pdjaros que vuelan;
los hombres de las montafias y de las ciudades, todos ellos, sin agua, no
nacerfan, no crecerian, no vivirfan porque el agua es condicién de vida
para los cuerpos, y hasta nuestro propio cuerpo contiene tres cuartas partes
de agua, con la cual se alimenta, vive, crece y se nutre.

Agua por dentro, agua por fuera; y hasta el propio nifio en el vientre
materno no dispensa el agua que lo envuelve y le da vida.

Es del agua de donde viene todo; por tanto, “nacer del agua” no
quiere decir otra cosa, sino nacer en este mundo con cuerpo de la
naturaleza que es peculiar al género humano.

246



CAIRBAR SCHUTEL

iNotad! El trecho del Evangelio es bien claro: “nacer del agua”.

Explicacién mds clara que esta, ni incluso el agua, por mds limpia y
cristalina que sea.

No es necesario pedir prestado el dogma del bautismo de las Iglesias,
parea explicar una cosa que el propio Evangelio, que es la Palabra de Jesus,
ensefia y explica con toda claridad.

Aquellos que vienen a este mundo y quedan convencidos de esas
creencias irrisorias, creencias que no ensefian nada, que nada explican, y
que, teniendo empafiados los ojos por esos cultos y sacramentos
sacerdotales hasta el punto de creer s6lo en esta vida; son incrédulos
completamente de la Vida Eterna, de la Vida del Espiritu, de la Vida del
Espacio, de la Inmortalidad, como ocurri6 con Nicodemo, que no
comprendia la Palabra del Maestro; sélo podrin salvarse y entrar en el
Reino de Dios muriendo, para verse cara a cara con la Vida Eterna, la
Inmortalidad, y después volver a este mundo, “naciendo del agua con un
cuerpo de carne”, haciéndose criaturas para entonces, sin preconceptos, sin
vanidades, sin orgullo, estudiar la doctrina de Jests y recibir esa llave con
la cual se abre la puerta del Reino del Cielo.

Vamos a pasar ahora a la segunda condicién de salvacién: “nacer del
Espiritu”.

Como queddé explicado anteriormente, segin dijo Jests, hay
necesidad de nacer del agua, para entrar en el Reino de Dios, es decir, es
necesario entrar en la vida material, en la vida carnal, justamente en esta
vida en la que vivimos con un cuerpo de carne.

Pero como esta vida no es suficiente para efectuar nuestra ascension
para la felicidad, incluso en este mundo, Dios nos facultd, como premisa
de la Vida Eterna, la Vida Espiritual, la Vida Moral, porque el hombre no
vive sélo del cuerpo, no vive sélo del pan.

Esta Vida Espiritual no es una cosa visible, pues afecta solamente a
nuestro “Yo” interior, nuestro Espiritu que también es invisible.

Es una vida interior que sentimos, proclamada por todos los
pueblos, por todos los cédigos de Moral y trazada maravillosamente por
Jesucristo en su Evangelio. Es en esta vida donde se manifiestan los
placeres y los sufrimientos, también invisibles. Por un lado: las virtudes, la
santidad, la paz de conciencia, la alegria de corazén; por otro lado: las
malas pasiones, el remordimiento, la tristeza.

Diciendo Jests: “es necesario nacer del Espiritu”, llamé la atencién
de Nicodemo para esta vida interior, a fin de que él supiera que, siendo
Jests, portador de un Espiritu nuevo, que debe normalizar en todas las
almas la Vida del Espiritu, todos los que quisieran entrar en el Reino de

247



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Dios necesitan nacer de ese Espiritu, vivir en ese Espiritu; asi como los que
entrar en la vida carnal, nacen del agua y viven del agua.

El nacimiento, tanto del agua como del Espiritu, es indispensable.

No es suficiente nacer del agua, no basta tomar el cuerpo de carne
en este mundo y nacer aqui, no basta encarnarnos aqui en esta Tierra,
necesitamos, principalmente, “nacer del Espiritu”; por eso el Maestro
afiadié en el versiculo 6: Lo que es nacido de la carne es carne; lo que es
nacido del Espiritu es Espiritu.

Cuando visité al Maestro, Nicodemo ya habfa “nacido del agua”,
pero no habia nacido del Espiritu; por eso le dijo Jests: “lo que es nacido
de la carne, es carne”, quiere decir: “aquél que sélo en el mundo terreno ve
el medio de nacimiento y de vida”, es material, porque ain no percibié
que el hombre no es solamente carne, es también Espiritu; y asi como el
hombre tiene cuerpo material y espiritual, existe también el Mundo
Material y el Mundo Espiritual.

Nicodemo permanecia boquiabierto y admirado ante Jesds, pues no
comprendia la Nueva Doctrina que el Nazareno le predicaba; Jesus insiste,
afirmando: “No te maravilles si te digo que es necesario nacer de nuevo. El
viento sopla donde quiere, oyes su voz, pero no sabes de dénde viene ni
para dénde va: asi es todo aquél que es nacido del Espiritu.”

Esta leccidn viene a confirmar, una vez mds, la primera sentencia
pronunciada por el Maestro, después de que Nicodemo lo saludé: En
verdad te digo que si alguien no nace de nuevo, no puede ver el Reino de Dios.

Jests insiste con Nicodemo para que €l se vuelve como un nifio, que
no sabe de dénde vino, ni para dénde va; e hizo una comparacién del
conocimiento que tenemos sobre el viento: “Sabemos que el viento existe
porque oimos su voz, su ruido, su susurro; pero no sabemos de dénde
viene, ni para dénde va.”

Nicodemo crefa que el Espiritu venia de Addn y Eva y que todos
descendfan de alld; y que, al salir de este mundo, irfa al Seno de Abraham
o para el Infierno. Crefa asi, porque asi eran los articulos de fe de la
Religién Farisaica, de la cual era sacerdote; pero Jests afirmé que esa
creencia no era verdadera, cuando dijo: “El viento sopla donde quiere,
oyes su voz, pero no sabes de dénde viene, ni dénde va”: asi es aquél que
es nacido, que acaba de nacer del Espiritu; renuncia de esas creencias falsas,
caducas, y cree sélo en el Espiritu, aunque no sepas de dénde viene, ni
para dénde va; porque después, quedando libre, aprenderds; el camello
estando descargado y el buey sin yugo, les serd fdcil recibir e/ fardo leve y el

248



CAIRBAR SCHUTEL

yugo suave, prometido y ofrecido por Jesus a todos los que se encuentren
preparados para el trabajo.

Pero Nicodemo, por mds que Jesds lo explicase, no encontraba
medios de comprender; o fingfa no comprender; porque le era preciso
abandonar las viejas creencias de su religién, que intentaban decitle de
dénde venia él y para dénde iba, aunque el propio Nicodemo no creyese
en las afirmativas falsas de la Religién de la que era sacerdote.

Y manifesténdose admirado, se vuelve para Jesis y pregunta:
“;Cémo puede ser esto?”, a lo que el Maestro le respondid: “;Td eres
maestro en Israel y no entiendes estas cosas? Si os hablo de cosas terrenas y
no me creéis, ;cémo me creerfais si os hablara de las cosas celestiales?”

Al mismo tiempo, Jesds se muestra admirado por no comprender
Nicodemo su Palabra tan clara. “; T4 eres maestro, td ensefas a los otros y
no entiendes esto que te estoy ensefiando? Si yo solamente estoy hablando
de aquello que puedes ver con tus ojos, y que todos pueden observar todos
los dfas — Si yo te muestro a los Espiritus naciendo en cuerpo, y los
cuerpos naciendo del agua: te hablo de cosas que cualquier persona puede
saber, porque son cosas que se ven siempre, bastando sélo prestar
atencién, y tu no entiendes; ;cémo podré hablarte de las cosas celestiales,
que nadie puede ver con los ojos de la carne, y que se hallan ocultas al
hombre que sélo es nacido de la carne?

Jests prosiguié: Nosotros hablamos de lo que sabemos vy
atestiguamos lo que hemos visto; asf sucede con lo que acabo de decirte; y
no recibes mi testimonio; ese propio testimonio que estd ante ti; ;cdmo
podré hablarte de aquello que no estd al alcance de tu vista?

Jestis termind recordando a Nicodemo un pasaje de las Escrituras,
que dice haber levantado Moisés una serpiente, en el desierto, por ocasién
en que los israelitas atravesaron cierta regién, después de la salida de
Egipto, donde abundaban viboras venenosas, cuyas mordeduras mataban
instantdneamente. Todos aquellos que miraban la Serpiente de Bronce no
sufrfan dafio, aunque fuesen mordidos por las viboras.

Es que a El, aJesus, le importaba también sufrir todas las injusticias,
todo el repudio de los hombres, ser levantado, ser crucificado; porque asi
su vida serfa un ejemplo luminoso de la doctrina que El predicaba, y todos
aquellos que creyeran en sus palabras, tendrian la Vida Eterna, es decir, no
estarfan limitados, como estdn los demds hombres, a la vida terrena, como
estaba el propio Nicodemo.

249



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

LAS ENSENANZA DE JESUS A LA
MUJER SAMARITANA

“Cuando supo Jesiis que los fariseos conocian que ¢ hacia y bautizaba mds discipulos
que Juan (aunque €l mismo no bautizaba, sino sus discipulos) dejé Judea y salié otra vez para
Galilea. Tenia que pasar por Samaria. Llegé a un pueblo llamado Sicar, junto a la heredad
que Jacob dio a su hijo José Alli estaba el pozo de Jacob. Jesits, cansado del camino, se senté
Junto al pozo. Era cerca del mediodia. Llegd una mujer de Samaria a sacar agua, y Jesis le
dijo: Dame de beber. (Sus discipulos habian ido a la ciudad a comprar de comer). La
samaritana le dijo: ; Cémo ti, siendo judio, me pides de beber a mi, que soy samaritana? (Es
que los judios no se tratan con los samaritanos). Jesiis contestd: Si conocieras el don de Dios y
quién es el que te dice: Dame de beber, til le habrias pedido a €, y él te habia dado agua viva.
La mujer le dijo: Sefior, no tienes con qué sacarla y el pozo es profundo; ;de dinde sacas esa
agua viva? ;Eres acaso tih mds que nuestro padre Jacob, que nos dio este pozo, del cual bebid €,
sus hijos y sus ganados? Jesiis le respondid: El que bebe esta agua tendri otra vez sed, pero el
que beba del agua que yo le dé no tendrd sed jamds; mds ain, el agua que yo le daré sevd en €|
manantial que salta hasta la vida eterna. La mujer le dijo: Seiior, dame esa agua, para no
tener sed ni venir aqui a sacarla. Jesis contestd: Anda, llama a tu marido y vuelve aqui. La
mujer contestd: No tengo marido. Jesiis le dijo: Muy bien has dicho que no tienes marido.
Porque has tenido cinco maridos, y el que ahora tienes no es marido tuyo. En esto has dicho la
verdad. La mujer le dijo: Seior, ve que tii eres profeta. Nuestros padres adoraron a Dios en
este monte, y vosotros decis que el sitio donde se ha de adorar es Jerusalén. Jesis le dijo:
Créeme, mujer; se acerca la hora que ni en este monte ni en Jerusalén adoraréis al Padre.
Vosotros adordis lo que no conocéis; nosorros adoramos lo que conocemos, porque la salvacion
viene de los judios. Pero llega la hora, y en ella estamos, en que los verdaderos adoradores
adorardn al Padre en Espiritu y en Verdad. La mujer le dijo: S¢ que vendrd el Mesias (es
decir, el Cristo). Cuando él venga, nos lo aclarard todo. Jesiis le dijo: Soy yo, el que habla
contigo.”

(uan, 1V, 1-26).

Los tiempos que atravesamos son de renacimiento de los Evangelios,
de predicacién de la Palabra Divina. Parece que hemos llegado al tercer
dfa, es decir, al dia de la Resurreccién del Cristianismo, tnica doctrina
que, en su pureza primitiva, nos proporciona todo el consuelo que
necesitamos en la lucha por la vida y toda la luz que no nos puede faltar
para la purificacién de nuestras almas.

Llegando Jesus a Sicar, ciudad de Samaria, reposé cerca de la Fuente
de Jacob, cuando, al mediodia, una mujer vino a sacar agua. El Maestro le
pidié de beber y ella se sorprendié de que un “judio” le pidiera agua,
porque los judios no se trataban con los samaritanos, por motivos
religiosos.

250



CAIRBAR SCHUTEL

Jests le hizo ver, entonces, que el “don” de Dios era mds que un
judio, mds que un samaritano, y dijo a la mujer: “Si conocieras el “don” de
Dios y quién es el que te pide agua, td le habrias pedido “agua” y ¢l te
darfa, porque quien bebiera del “agua” que yo le diera, nunca mds tendrd
sed.” La mujer creyé primero que Jesds le ofrecfa un medio menos
trabajoso de obtener el agua, sin buscarla en el Pozo de Jacob, pero
después de afirmar el Maestro que la “Fuente” era manantial para la “Vida
Eterna”, y después de haber revelado a la samaritana hechos ocurridos en
su existencia, maravillada por las ensefianzas incomparables que recibié en
aquél momento, ensefianzas que nunca tuvo ocasién de oir de los maestros
samaritanos, dejé el cdntaro y fue inmediatamente a la ciudad a llamar al
pueblo para que fuese a ver a Aquél Hombre que le dijo todo lo que ella
habia hecho y preguntaba: “;No serd este el Cristo?”

Este cuadro, que dibuja los puros sentimientos de fraternidad en su
elocuente leccién, nos repite la adoracién a Dios, en Espiritu y Verdad.
Nos ensefa atin mds, que el “don” de Dios es la luz que nos guia a la
Verdad, que esa luz no es privilegio de castas, de sectas, de familias. Jests,
siendo judio de nacimiento y afirmando que no era verdadera la adoracién
en el Templo de Jerusalén, asi como no lo era en el Monte Garizin de los
samaritanos, nos da una idea clara de que, estando Dios en todas partes,
en todas partes debemos adorarlo, esforzdndonos por cumplir su Ley.

El Maestro ensefié mds, que el Agua que sacia toda sed es la que
emana de lo Alto, su Doctrina, suministrada por el Espiritu de Dios. Es asi
que, en un gran dia de fiesta en Jerusalén, El se levanté y exclamé: “Quien
tenga sed venga a mi y beba. Quien cree en mi, como dice la Escritura, de
su interior manardn rios de agua viva.” (Juan, VII, 37-38).

Explicando las palabras del Maestro, dice Juan en el versiculo
siguiente: “Eso lo dijo refiriéndose al Espiritu que habrfan de recibir los
que creyeran en él.” El agua es, pues, la doctrina suministrada por el
Espiritu.

iDoctrina de vida, de luz, de verdad y de paz!

iDoctrina que abarca a ambos mundos, el carnal y el de los
Espiritus, dnica Doctrina que nos garantiza la felicidad eterna!

251



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

EL PARALITICO DE LA PISCINA

“Después de esto, los judios celebraban una fiesta, y Jesis fue a Jerusalén. Hay en
Jerusalén, junto a la puerta de las ovejas, una piscina llamada en hebreo Betsaida, con cinco
soportales. En estos sop ortales habia muchos enfermos, ciegos, cojos y paraliticos. Habia alli un
hombre, enfermo hacia treinta y ocho afios. Jesis lo vio echado y, sabiendo que llevaba mucho
tiempo, le dijo: ;Quieres curarte? El enfermo le respondid: Sefior, no tengo a nadie que, al
agitarse el agua, me meta en la piscina; y, en lo que yo voy, otro baja antes que yo. Jestis le
dijo: Levintate, toma tu camilla y anda. En aquél mismo instante el hombre quedd curado,
tomé la camilla y comenzdé a andar. Aquél dia era sdbado. Los judios dijeron al que habia
sido curado: Es sdbado y no puedes llevar tu camilla. El les dijo: El mismo que me curd me
dijo: Toma tu camilla y anda. Le preguntaron: ; Quién es el hombre que te dijo: Toma tu
camilla y anda? Pero €] no sabia quién era, porque Jesiis habia desaparecido entre la mucha
gente que alli habia. Mds tarde Jesis lo encontrd en el templo y le dijo: Mira, has sido curado.
No peques mds, para que no te suceda algo peor. El fue y dijo a los judios que le habia curado
Jesils, y los judios persequian a Jesiis p orque hacia tales cosas en sibado. Jesis les dijo: Mi padre
no deja de trabajar, y yo también trabajo. Por eso principalmente los judios querian matarlo;
porque no sélo violaba el sibado, sino que también lamaba a Dios su propio padre,
haciéndose igual a Dios.”

(Juan, V, 1-18).

El progreso humano tiene como base la Revelacién. Ella es la luz
que en todos los tiempos ha iluminado las generaciones, para que
conozcan los esplendores divinos.

Sin Revelacién no hay Ciencia, ni Arte; no hay Filosoffa, ni
Religién.

En la infancia del Espiritu, la Revelacién es como un velo que deja
pasar tnicamente una cierta porcién de luz, para que no se le deslumbre el
entendimiento; pero, a la medida que el Espiritu evoluciona; a la
proporcién que la inteligencia se desarrolla, el sentimiento se perfecciona y
el Espiritu crece en conocimientos, la Revelacién le abre horizontes
nuevos, auxilidndolo en su ascensién para poseer la libertad total en el seno
de los espacios infinitos.

Si consultamos la Historia de la Ciencia, veremos que nuestros
inventos y los nuevos descubrimientos son oriundos de la revelaciéon
personal, cuyo ejecutor, Espiritu misionero que vino aqui para tal fin, no
es mds que un emisario de lo invisible que, en el momento de la
realizacién de su tarea, es rodeado por los Mensajeros de la Inmortalidad
para el buen cumplimiento de la tarea que vino a desempefar.

252



CAIRBAR SCHUTEL

La navegacién maritima y aérea; la locomocidn terrestre por el vapor
y por la electricidad, ahi estdin como pruebas de lo que decimos, del
progreso que nos anima alentado por el calor intenso de la Revelacién.

El arte de hoy estd mds perfeccionado que el de ayer.

Nuevos instrumentos han proporcionado a los hombres trabajo que
ayer les serfa imposible ejecutar.

Lo mismo ocurre en la Filosofia y en la Religién. Segtin la Ley
Mosaica y el atraso de aquella época, “Dios castigaba la iniquidad de los
padres en los hijos, hasta la 32 generacién”.

Por esa razén se proclamaba la lapidacién de mujeres addlteras en la
plaza publica y prevalecia la ley de la resistencia: “ojo por ojo, diente por
diente”.

Después, con la evolucién religiosa, los profetas, bajo la influencia
de la Revelacidn, es decir, de la comunicacién de los Espiritus encargados
del progreso humano, proyectaron mds intensamente su luz, hasta la
llegada del Cristianismo, doctrina excelente que no se puede comparar al
Mosaismo.

De ahi la distincién de la Antigua y de la Nueva Dispensacién:
Antiguo y Nuevo Testamento.

La Nueva Dispensacién marca una nueva era en el mundo; pues,
abolidos los articulos y pdrrafos del Cédigo Antiguo, que violaban la Ley
del Perdén y de la Caridad y proclamados estos Preceptos como tnico
medio de salvacién, Dios se dio a conocer en la magnitud de su amor,
confirmando lo que dijo por boca del profeta: “No quiero la muerte del
impio, sino que el impio se convierta y se salve.” (Ezequiel, XV1IL, 23).

En la escala evolutiva de los conocimientos religiosos, como en todas
las manifestaciones del pensamiento, la evolucién, sea en el terreno
material o en el plano espiritual, no se transforma bruscamente. Con
mucha razén dijo el filésofo: Natura non facit saltus, “La Naturaleza no da
saltos”.

La lectura de la Historia Religiosa apoya esta afirmacién.

En la unién del Mosaismo con el Cristianismo aparece la figura
majestuosa de Juan Bautista, el mayor de los Profetas, empufiando el
hacha para cortar de raiz los drboles estériles; la paleta, el arado y la
piqueta, derrumbando colinas, montes, nivelando valles, para allanar
veredas nuevas al intelecto humano, donde la simiente del Cristianismo
deberia germinar, brotar, crecer, florecer y fructificar.

Entrelazando en un mismo eslabén las verdades religiosas
proclamadas en la Antigua Ley con las erigidas en la Nueva Ley, el Profeta
separa y excluye, como quien separa la paja del trigo, las ideas nocivas para

253



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

el desarrollo humano, para que puedan prevalecer las verdades
prometedoras que Cristo grabé en los corazones de los que quieren seguir
Sus pasos amorosos.

Alrededor de esas verdades se reunieron los humildes, los sedientos
de justicia, los hambrientos de nuevas verdades, los sufrientes vencidos por
el peso del mundo, los afligidos a quienes las tinieblas oprimfan la razén,
los perseguidos por amor a la Justicia, todos los que, extasiados ante la
gran figura del Profeta, tomaron nuevas veredas, que deberfan conducirlos
a Jesus.

Y fue para estos que el Maestro prometié el premio en los Cielos;
fue para estos para los que reservé las bienaventuranzas, inclusive la gracia
de ser llamados hijos de Dios, y de ver a Dios.

En fin, surgié el Cristianismo, que presenta una concepcién de
moral insuperable, aunque en el sentido filoséfico y cientifico, pues el
Cristianismo es Filosofifa, Ciencia y Religién. Pero Cristo no dijo todo,
dado el atraso del pueblo de entonces. Fue el que dio motivo a la Tercera
Revelacién, la mds extraordinaria y poderosa manifestacién de la Vida en
la Eternidad.

La Humanidad no detiene su marchay cuando parece detenerse por
un instante, las aguas se agitan por la influencia de los dngeles y los cojos
contindian caminando en busca de la perfeccién.

*

En Jerusalén habia una fuente que el pueblo consideraba milagrosa;
segiin crefan, periédicamente descendia a aquellos lugares un dngel, que
agitaba las aguas: el enfermo que se hallase en el estanque en el momento
en el que se movia el agua, de alli salia completamente sano.

Como es natural, una romerfa de estropeados buscaba en el agua de
Betsaida la curacién para sus males.

Entre un gran ndmero de cojos, ciegos y paraliticos, que alli se
encontraban esperando que el agua se moviese, habia un hombre que hacia
38 afos estaba paralitico.

Jests, cuya mirada escrutadora descendia a los pliegues mids
reconditos de la conciencia humana, lleno de compasién por el mds
enfermo de todos los dolientes y el mds desprotegido que alli se
encontraba, y para dar una ensefianza que deberfa repercutir a través de las
generaciones, sin esperar la agitacién de las aguas, él mismo, revestido del
poder que le venia de Dios, decidié curar al paralitico, cuyos 38 afios

254



CAIRBAR SCHUTEL

habian sido de martirio, y, por tanto, de reparacién de los pecados que
habia cometido. Y con un gesto de generosidad se dirige al enfermo y le
dice: “;Quieres curarte?”

El enfermo, con su creencia infantil y sin conocer a aquél que
consigo hablaba, le responde: “;Sefior! No tengo quien me ponga en el
estanque cuando el agua se mueve.”

Entonces le dijo Jests: “Levdntate, toma tu camilla y anda.” E
inmediatamente, a la influencia de la Divina Palabra, la pardlisis
desaparecid; sus miembros se liberaron y el hombre quedé curado.

Son muchas las ensefanzas que recogemos de este episodio. Lo
primero realza el hecho fisico de la curacién, que sobrepasa todo el
entendimiento humano; lo segundo, la ensefanza moral que la Nueva
Revelacién destaca y explica, tal como ninguna otra filosofia es capaz de
hacer.

La poderosa accién de Jests, cuya autoridad sobre los Espiritus
maléficos era extraordinaria, unida a la manipulacién de los fluidos
atmosféricos convertidos en sustancia medicamentosa, explica la curacién
del enfermo que tantos afios llevaba paralitico.

La Fluidoterapia ya representa hoy un papel destacado en la
Medicina y los propios médicos no desconocen su valor, aunque le pongan
nuevos nombres, como sugestion, hipnotismo, etc. Ese método de curar fue
utilizado por los apéstoles y discipulos de Jests, y los médiums-curadores se
valen de él, actualmente, con gran provecho.

El Espiritismo, revelando a la Humanidad dénde beber las fuerzas y
consuelos en las vicisitudes de la vida, ensefia que podemos perfectamente,
por intermedio de los mensajeros de Dios, conseguir la curacién de
nuestros males.

No hay milagros en este orden de hechos, sino simplemente
fenémenos de toda una naturaleza espiritual, que los ignorantes no pueden
comprender por no dedicarse a estudiar sus leyes y a investigar su origen.

Encarado por el lado cientifico, el hecho ah{ estd, tal como narra el
Evangelio, y en Ciencia no es costumbre admitir solamente palabras; se
exigen hechos, y hechos que se puedan verificar, como sucedié al paralitico
de la piscina, lo cual no pasé desapercibido a los sacerdotes del tiempo de
Jests.

Encarando la narracién del Evangelio por el lado moral, nos
preguntamos a nosotros mismos: ;Por qué un solo enfermo merecié la
gracia de curarse sin la agitacién de las aguas, mientras los otros
permanecieron esperando el momento propicio para entrar en el estanque?

255



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Es que, sin duda, todos los que allf estaban, como ocurre aun hoy
con la mayorfa de los enfermos que buscan las curas espiritas, buscaban
tnicamente la salud del cuerpo, la curacién de los males fisicos, mientras
que el paralitico probablemente no sélo deseaba la libertad del cuerpo,
sino también la del Espiritu.

El “agua movida” podria restablecer lo fisico, pero, como materia
que es, no alcanza al alma. Es lo que sucede a las aguas de varias fuentes,
incluso de nuestro pais — Caldas, Lindoia, Caxambu, Cambuquira.

Nuestras aguas termales curan también a los que tienen dinero y que
a ellas se aproximan en cierto tiempo. Los que no lo tienen, quedan
alrededor de las piscinas sin tener quien los sumerja en los estanques, al
moverse las aguas, pero, muchas veces, reciben de lo Alto la virtud que los
libera de los males. Y asi como el agua del Pozo de Jacob no saciaba y
nunca sacié6 completamente la sed de la samaritana, el agua de la piscina, a
su vez, no podfa tampoco curar completamente a los enfermos; era una
curacién aparente, exterior, que dejaba a los enfermos, sujetos a molestias
ain mds graves.

Pero el punto principal del trecho evangélico es que, sin entrar en la
piscina, el paralitico hacia 38 afios, quedé curado.

Pero, scudl es el motivo, preguntamos, del por qué Jests se limitd a
curar a uno, cuando habian tantos alrededor de la piscina? ;Serfa porque
Jestis no podia o no queria curar a los otros?

Es, tal vez, porque sélo el paralitico por su creencia estuviese apto
para recibir la salud, y los otros, no. Es, con seguridad, porque los otros no
crefan que Jests pudiese curarlos, y tuviesen més fe en el agua de la piscina
que en el Maestro; preferfan el agua material a la espiritual.

Puede ser también porque los demds, con gran atraso espiritual y
moral, rechazaron las exhortaciones del Maestro, pues no era costumbre de
Jests ir curando ciegamente sin anunciar a los enfermos la Palabra de la
Vida.

Parece no haber duda sobre esta hipdtesis de la exhortacién. Las
palabras del Maestro, al encontrarse él con el paralitico en el templo —
“Mira, no peques mds para que no te suceda cosa peor”, dan a entender
que hubo, por ocasién de la curacién, exposicién doctrinaria que explicé el
motivo de la enfermedad.

*

Ocurriendo la curacién del paralitico un sdbado, los judios, que eran
fieles observadores de los dias, de las horas, de las précticas exteriores y

256



CAIRBAR SCHUTEL

ritos de su Iglesia, se rebelaron contra Jests por haber “violado el sdbado”,
y quisieron impedir al paralitico curado llevar su camilla. Pero a los recién
curados, sin obedecer érdenes subalternas, se limité a responder: “Aquél
que me curd, dijo: Toma tu camilla y anda.”

“El me dijo que caminase, yo no puedo dejar de escuchar su palabra
para oir la vuestra, que nunca tuvo poder para curarme, ni incluso de
colocarme en el estanque cuando el agua se agitaba.”

Volviendo a la recomendacién de Jestds — “Mira, no peques mds para
que no te acontezca cosa peor’, el Maestro parece querer decir al paciente,
como nos {bamos refiriendo, que aquella enfermedad tenfa por causa el
pecado que él cometié. Cesada la accién del pecado, bajo la palabrea de
Jests, cesé inmediatamente la enfermedad, siendo restituida la libertad al
enfermo.

Pero los judios eran ciegos de Espiritu, no vefan lo que Jesus les
mostraba; como ocurre con la mayorfa de la Humanidad actual, semejante
a un rebafio de ovejas ciegas guiado por ciegos, los judios, en vez de
aprender la leccién que les era ofrecida, decidieron perseguir a Jests, bajo
el pretexto de que él curé en sibado.

Entonces el Maestro se dirige animosamente a ellos y les dice: “Mi
padre no cesa de trabajar”, quiere decir: “Lo que estd escrito en vuestra
Ley, que Dios descansé el 7° dia, tras la creacién del mundo, no es verdad,
porque Dios, mi Padre, trabaja sin cesar, y yo también trabajo siempre.”

Y asi, esparciendo en todos los momentos de su vida en la Tierra,
lecciones sustanciosas y edificantes a los que a El se acercaban, Jests
establecié el amor a Dios y la Caridad, principios bdsicos de la Religién
que debemos abrazar.

257



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

LA RESURRECCION - EL ESPIRITU
- LAFE

“No os maravilléis de esto, pues llegard la hora en que todos los que estin en los
sepulcros oirdn su voz y saldrin; los que hicieron el bien resucitardn para la vida, y los que
hicieron el mal resucitardn para la condenacién.”

(Juan, V, 28-29).

“Cuando venga el defensor, que yo os enviaré de parte del Padre, el Espiritu de la
Verdad, que procede del Padre, é| dard testimonio de mi. Y vosotros también lo daréis, porque
estdis conmigo desde el principio.”

(Juan, XV, 26-27).

“Vosotros habéis perseverado conmigo en mis pruebas, y yo os voy a dar €l reino como
mi Padre me lo dio a mi, para que comdisy bebdis a mi mesa en mi reino y os sentéis sobre
tronos para juzgar a las doce tribus de Israel.”

(Lucas, XXII, 28-30).
“El Espiritu es el que da vida. La carne no sirve para nada.”
(Juan, VI, 63).

“Si twvierais fe tan grande como un grano de mostaza, diriais a este sicdmoro:
Arvdncate y trasplantate al mar, él os obedeceria.”

(Lucas, XVII, 6).

Completdndose el perfodo de 40 dias durante el cual Jests, Sefior y
Salvador nuestro, después de la crucifixién y muerte de su cuerpo,
permanecié con sus discipulos, congregdndolos en un mismo Espiritu para
que pudiesen, en la Iglesia Militante, comenzar la noble misién que les
habia sido otorgada.

Las apariciones diarias de Jesis a aquella gente que deberfa
secundarlo en el ministerio de la Divina Ley, habifan encendido sus
corazones; y sus suaves y edificantes ensefianzas, llenas de mansedumbre y
humildad, habian exaltado a aquellas almas, elevdndolas a las cimas de la
espiritualidad, sanedndoles el cerebro y preparindolos, como vasos

258



CAIRBAR SCHUTEL

sagrados, para recibir a los Espiritus santificados por su Palabra, como
antes les habfa prometido El, conforme narra el Evangelista Juan.

El Maestro tenfa que dejar la Tierra, traspasar los mundos que
oscilaban alrededor del Sol y elevarse a su suprema morada, para proseguir
la tarea que Dios le confid.

Se aproximaba el momento de la partida. El se irfa, pero con amplia
libertad de accién. Siempre que fuera dtil vendria a observar el
movimiento que se deberia realizar entre las “ovejas descarriadas de Israel”,
las cuales El querfa volver a conducir al “sagrado redil”.

Al darles sus dltimas instrucciones, les recomendé que no saliesen de
Jerusalén, (Lucas, XXIV, 49), donde se cumpliria la promesa de la que les
hablé, y que era la comunién con el Espiritu.

En ese interin, los discipulos lo interrogaron respecto al tiempo en
que el reinado de Dios vendria a establecerse en el mundo. A lo que les
respondié: “No os compete saber tiempos ni épocas de la transformacién
del mundo, pero si ser mis testimonios en toda la Tierra, de la Doctrina
que ofsteis, para que el Espiritu sea con vosotros.”

Los discipulos deberfan identificarse con el Espiritu y conocer el
Espiritu de la Verdad, para que, con justos motivos, anunciar a las gentes,
la Nueva de la Salvacién que los libertaria del mal.

;Quién seria, pues, ese Espiritu de la Verdad, ese extraordinario
Consolador que, siendo portador de todos los dones y con todos los
poderes, vendria a realizar una misién tan grande?

Serfa un ente singular, milagroso, abstracto, sin significacién
decisiva y patente para los nuevos mensajeros, propulsores del progreso
humano?

Ciertamente que no. El Espiritu Santo, Espiritu de la Verdad,
Espiritu Consolador, representando en unidad la Ciencia el Amor, la
Filosoffa, ha de constituir forzosamente la colectividad de Espiritus
evolucionados, no estando sujetos mds a las vicisitudes terrenas, y en
completa armonfa para el buen ejercicio de la alta misién que, de hecho,
desempefaron y contintan desempenando.

El Espiritu Santo no es un simbolo, una entidad abstracta,
misteriosa, sino las altas individualidades, los ilustres sabios y santos del
Mundo Espiritual, que asumieron el encargo de ejecutar la Ley Divina, y
lo hacen aqui en la Tierra por el ministerio de los profetas, es decir, por los
médiums, porque profera, en lenguaje antiguo, no es otra cosa sino
médium.

El Evangelio emplea en singular la expresién Espiritu Santo, no para
designar una persona, sino una colectividad, como nosotros empleamos la

259



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

palabra gobierno, para referirnos a la junta gubernativa de un pais o de una
ciudad.

Los discipulos, que iban a recibir la investidura de Apdstoles,
constitufan la Iglesia Militante, es decir, la que actta en la Tierra; asi como
los Espiritus que componen la unidad santificante, constituyen la Iglesia
Triunfante.

De manera que, en rigor, podemos afirmar que, actualmente, segtin
se desprende de la lectura, Pedro, Pablo, Juan y todos los Apdéstoles y los
llamados Santos que se distinguieron por sus virtudes, forman parte de esa
Unidad — Espiritu Santo, asi como en el tiempo en que ellos estaban en el
mundo, otros Espiritus Santos, del mundo Espiritual, vinieron a ser sus
testigos y transmitir, por su intermedio, los mensajes divinos que les
correspondia divulgar.

Pero, narran los Hechos de los Apdstoles que, habiendo Jests
concluido las ensefanzas preparatorias para que sus discipulos pudiesen
recibir el Espiritu, estos vieron al Gran Mesfas, de vuelta a la eterna
morada, irse elevando por los aires hasta que desaparecié ante los ojos de
todos.

Maravillados con tan singular ascensién, llenos de alegria y
admirados por el extraordinario poder del Divino Maestro, ellos se
mantenian, con los ojos fijos en el cielo, cuando fueron atraidos por dos
elevados Espiritus que, llevando vestiduras blancas, se pusieron a su lado, y
les preguntaron: “Galileos, ;por qué estdis mirando hacia el cielo? Este
Jests que se elevd en este momento de entre vosotros para ser acogido en
los Cielos, de la misma manera vendrd, cuando necesite visitar la Tierra.”
(Hechos, I, 10-11).

iCudntos fenémenos interesantes, cudntos hechos espiritas de
apariciones, de comunicaciones, de videncia, narra el Evangelio! ;Cudntas
pruebas de inmortalidad dio el ilustre Nazareno a sus discipulos! ;Cudntas
luces se esparcen de estos pasajes que estamos estudiando!

:Cémo podrdn aparecer dos varones con vestiduras blancas, si no
hubiese Espiritus en el Espacio? ;De dénde podrian venir ellos si no
hubiese otra Vida més alld de la tumba? ;Cémo podria estar Jests cuarenta
dias, después de su muerte, con sus discipulos, si el hombre fuese todo
materia? Y, ;cémo podria El elevarse a los espacios si ese cuerpo, que

260



CAIRBAR SCHUTEL

sobrevive a la muerte corporal, no fuese de naturaleza espiritual, como lo
proclamé el Apéstol de los Gentiles?

Fueron esos hechos portentosos los que levantaron a los galileos
conturbados por la muerte de su Maestro; fueron esas apariciones las que
los llenaron de fe e hicieron que soportasen todos los tropiezos, afrontasen
todos los suplicios y venciesen todas las barreras. Fue el grito de la
Inmortalidad el que les despertd el raciocinio, les vencié la timidez, les
confort el cerebro y el corazén para que saliesen por todas partes a
anunciar a todas las gentes, la Palabra del Dios Vivo, los esplendores de la
Vida Eterna.

Con la influencia de generosos sentimientos, llenos de vida,
revestidos de energfa, iluminados por esa Esperanza que sélo la verdadera
Fe puede dar, es que ellos, descendiendo del Monte de los Olivos, donde
habfan recibido las érdenes del Hijo de Dios, volvieron a Jerusalén, donde
esperaron la ilustre visita del Espiritu Consolador, para comenzar la misién
redentora que con tanto coraje desempefiaron.

Y, entonces, pasaron diez dfas, mds o menos, de profunda
meditacién, en fervorosas oraciones, manteniendo en la dulce calma del
Cendculo, los sentimientos de la mds viva Fraternidad, que los envolvia
con las afectuosas caricias de la mirada de Dios.

De entre todos, ademds de los once apdstoles, destacaban las santas
mujeres, y el total estaba formado por 120 personas, que perseveraron
unidas en oracién y recordando las grandes ensefianzas que su Maestro les
legara.

La Historia del Cristianismo es la suave melodfa que canta la gloria
de esos acontecimientos maravillosos de que nos hablan las Escrituras,
comenzados en el Sinal y sancionados por las reapariciones del Gran
Enviado.

Quien estudie con buena voluntad y criterio, todo ese desarrollo de
manifestaciones espiritas, todos esos fenémenos suprasensibles y
supranormales relatados por todos los profetas y patriarcas referidos en el
Antiguo Testamento y refrendados, en el Nuevo, por una suma no menos
considerable de hechos, que estdn en intima unién con el Mundo
Espiritual; quien estudie con espiritu desprevenido todas esas
manifestaciones espiritas que tanta esperanza nos vienen a dar, no puede
dejar de tener una fe viva, robusta, inteligente, racional, de que el fin dela

261



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Religién es prepararnos, no sélo para la vida presente, sino también vy,
especialmente, para la futura, donde, en la Patria Invisible, proseguiremos
nuestra labor de perfeccionamiento para aproximarnos a Dios.

Justificada en esos principios, nuestra Fe se yergue poderosa,
inexorable, semejante a aquella “casa construida sobre la roca”, recordada
en la pardbola.

Es el sentimiento de la Inmortalidad el que nos anima, es la certeza
de otra Vida la que nos hace vivir en esta con la frente levantada, sin
desfallecer, aunque sangrando los pies por caminos pedregosos,
dilacerando las carnes en las espinas que intentan impedir nuestra marcha
triunfal hacia el Bien, hacia la Verdad, hacia Dios.

Es, revestidos de la Inmortalidad, que surcamos los mares
borrascosos de la adversidad en frdgil batel, sin que las olas impetuosas nos
aparten del norte de la Vida.

Sin esas luces que nos vienen del Mds All4, sin esas claridades que
surgen de las tumbas, sin ese poderoso faro hdbilmente manejado por los
Espiritus del Sefior, ;c6mo podriamos mantener la estabilidad en la Fe?

Sin duda alguna, el Espiritismo es la base en la que se funda esa
creencia que nos acerca y fortalece.

Es él también el que nos ensefia la benevolencia, el amor, la
humildad, el desapego a los bienes del mundo; las grandes lecciones de
altruismo, de abnegacién que la Inmortalidad nos impone.

¢Cémo podriamos, ante una sociedad materializada y metalizada,
renunciar a gozos, a la fortuna, a las posesiones, a las comodidades, si no
tuviéramos la seguridad de nuestras convicciones y si esas convicciones no
se asentasen en hechos positivos, palpables, visibles, tangibles que los
Espiritus nos proporcionan?

:Cémo podrfamos, en esta época de depresién moral que
atravesamos, de mercancfa vil, de descarada rapifia, de toda suerte de
bajezas, cémo podriamos esforzarnos para liberarnos de la corrupcién del
siglo, hasta con prejuicio de nuestra vida material?

<Cudl es el hombre racional que, teniendo la seguridad de que todo
acaba en la tumba, renuncia a la fortuna, a los placeres, al bienestar, en
beneficio de terceros, en beneficio de otros que tendrdn también,
forzosamente, como fin de la existencia, una simple fosa en el cuadrado de
un cementerio?

sCudl es el loco que, pudiendo comer, beber, descansar, alimentarse
del jugo de la vida, teniendo la seguridad de que todo termina con la
muerte, va a vivir de los desperdicios, va a compartir su familia con los
harapientos y parias que llenan las calles y las plazas?

262



CAIRBAR SCHUTEL

Mirad las grandes catedrales con todos sus lujos, investigad a sus
sacerdotes, observad a los felices del mundo con sus comodidades, su
fortuna, indagad sus creencias y veréis que la Fe no les anima el corazén.

Salid por las calles, por las plazas, agitad la bandera de la
inmortalidad y veréis a todos esos gozadores lanzar sobre vosotros y
vuestro estandarte las mds duras maldiciones, las mds locas injurias.

Es que les falta la Fe para el raciocinio, les falta el criterio que nace
de la misma fe, les falta la verdad para guiarse mejor en el camino del
deber impuesto por Dios.

Entretanto, asi como piensan, actian. Sélo creen en esta vida,
aprovechan de ella todo lo que ella tiene de bueno, porque, de hecho, es
irrisorio e irracional sacrificar placeres y comodidades para tener en
recompensa los abismos de la nada.

Sin la Fe, ninglin sentimiento generoso podrd levantar el alma
humana; sin la Fe, ninguna caridad, ninguna esperanza, ninguna virtud
puede nacer, crecer, florecer, fructificar en la conciencia de los hombres.

La Fe es el principal motor de la Religién, es el factor de todos los
hechos nobles, de todos los encantos del alma, de todas las buenas
acciones.

La Fe remueve todas las dificultades para aquél que camina hacia
Dios; brilla en la inteligencia como el Sol en el espejo de las aguas;
dignifica al hombre, lo eleva, lo ilumina y lo santifica.

No hay palabra que ocupe el menor nimero de letras y mds sepa
hablar a la razén y al corazén.

Con una sola silaba expresa todo lo que necesita la criatura para
conseguir su salvacién.

Tener Fe es tener seguridad en nuestros destinos inmortales, es
guiarnos por esa senda grandiosa, iluminada, que Cristo nos legé.

Tener Fe es poseer el mayor tesoro que el alma humana puede
adquirir en la Tierra.

Fue interpretando esa gran virtud, que Pablo dedicé toda su gran
Epistola a los romanos a la Fe, llegando a afirmar que todos los grandes de
la Antigiiedad, por la Fe, vencieron reinos, practicaron la justicia,
alcanzaron las promesas, taparon las bocas a los leones, extinguieron la
violencia del fuego, evitaron el filo de la espada; de débiles se volvieron
fuertes, se hicieron poderosos y pusieron en fuga ejércitos extranjeros.

El Espiritismo viene a realzar estos tres factores del progreso
humano: la Resurreccién, el Espiritu y la Fe, como partes integrantes de
un mismo todo e indispensable al otro, testimonios vivos que se afianzan y
se completan.

263



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Ellos son las columnas principales del Cristianismo, que nos dan la
visién de la Otra Vida, en la cual cogeremos los frutos de nuestro trabajo,
de nuestros esfuerzos por nuestro propio perfeccionamiento.

264



CAIRBAR SCHUTEL

EL PAN DE LA TIERRA Y EL PAN
DEL CIELO

‘Al dia siguiente la gente, que se habia quedado a la otra parte del lago, notd que alli
habia sélo una barca y que Jesiis no habia subido a ella con sus discipulos, pues estos se habian
ido solos. Entretanto, llegaron otras barcas de Tiberiades y atracaron cerda de donde habian
comido el pan después que el Serior dio gracias. Cuando la gente vio que no estaban alli ni
Jesits ni sus discipulos, subieron a las barcas y fueron a Cafarnasim en busca de Jesiis. Lo
encontraron al otro lado del lago y le dijeron: Maestro, ;cudndo has venido aqui? Jesis les
contestd: Os aseguro que no me buscdis porque habéis visto milagros, sino porque habéis
comido pan hasta bartaros. Procuraos no el alimento que pasa, sino el que dura para la vida
eterna; el que os da el Hijo del Hombre, a quien Dios Padre acreditd con su sello.”

(Juan, VI, 22-27).

Existe el pan del Cielo, asi como existe el pan de la Tierra; existe el
alimento para el alma, asi como existe para el cuerpo; el alimento del
cuerpo acaba, entretanto, como el cuerpo; el del alma permanece para la
Vida eterna.

Quien solamente trabaja por los manjares de la Tierra, no tiene el
alimento del Cielo; quien trabaja por el alimento del Cielo tiene el pan de
la Tierray el pan que permanece para la Vida Eterna.

Hay muchas especies de trabajo de la misma forma que hay diversas
cualidades de trabajadores; trabajos de la Tierra, trabajos del Cielo en la
tierra.

Aquellos yacen como tumbas bien adornadas en las necrépolis, que
caen al rugir de las tempestades; los del Cielo aparecen en las alturas,
iluminados por el fulgor de los astros y el brillo de las estrellas.

Lo que es de la Tierra, en la Tierra permanece; lo que es del Cielo,
persiste en la Vida Eterna.

En el trabajo exclusivamente terreno, los miembros se cansan, el
sudor gotea, el cerebro se aniquila, la vida se extingue.

En el trabajo del Cielo, la frente se eleva, el alma se engrandece, el
cuerpo se fortalece, la mente se aclara, y la vida se eterniza.

Quien sélo trabaja para lo que es de la Tierra, trabaja para lo que
perece. Quien trabaja para lo que es del Ciclo, trabaja para el
engrandecimiento moral y espiritual de si mismo y de sus semejantes,
trabaja por la comida que permanece para la Vida Eterna.

265



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Hay Trabajo y trabajo; asi como hay Pan y pan; asi como hay
tesoros en la Tierra y Tesoros en el Cielo.

Quien vive del Espiritu busca las cosas del Cielo; quien vive de la
carne busca las cosas de la Tierra; la carne para nada sirve, el Espiritu es el
que continda viviendo.

“Trabajad, no por la comida que perece, sino por la comida que
permanece para la Vida Eterna.”

266



CAIRBAR SCHUTEL

RECONOCIMIENTO Y GRATITUD

“Yendo Jesiis camino de Jerusalén, pasé por entre Samaria y Galilea. Al entrar en una
aldea, salieron diez leprosos a su encuentro, que se detuvieron a distancia y se pusieron a
gritar: Jesis, Maestro, ten compasion de nosotros. Al verlos, les dijo: Id a presentaros a los
sacerdotes. Y mientras iban, quedaron limpios. Uno de ellos, al verse curado, volvié alabando
a Dios en voz alta y se echd a los pies de Jesiis, ddndole gracias. Este era samaritano. Jesiis dijo:
INo han quedado limpios los diez? ;D énde estdn los otros nueve? ;No hubo quien volviera a
dar gracias a Dios, sino este extranjero? Y le dijo: Levdntate, anda: tu fe te ha salvado.”

(Lucas, XVIIL, 11-19).

“Desde enton ces muchos de sus discipulos se volvieron atrds y no andaban con é|. Jesis
preguntd a los doce: ; También vosotros querdis iros? Simén Pedro le contestd: Seqior, ;a quién

iremos? Tii tienes palabras de vida eterna. Nosotros creemos y sabemos que tii eres el Santo de
Dios.”

(Juan, VI, 66-69),

“Marta, que andaba afanosa en los muchos quebaceres, se pard y dijo: Sefior, sre parece
bien que mi hermana me deje sola con las faenas? Dile que me ayude. El Sefior le contestd:
Marta, Marta, tii te preocupas y te apuras por muchas cosas, y sélo es necesaria una. Maria a
escogido la parte mejor, y nadie se la quitard.”

(Lucas, X, 40-42).

“Pilatos les dijo: Tenéis guardias, idy asegurarlo como credis. Ellos fueron y aseguraron

el sepulcro, sellando la piedra y montando la guardia.”
(Mateo, XXVII, 65-66).

“Pasado el sibado, Maria Magdalena, Maria la madre de Santiago y Salomé

compraron perfumes para ir a embalsamarlo.”

(Marcos, XVI, 1).

Reconocimiento y gratitud son las dos expansiones del alma
humana, que sefalan muy bien el estado moral de cada individuo.

El reconocimiento es el testimonio de la legitimidad de una cosa, de
un hecho, de una persona.

El reconocimiento es principio inteligente que nos aproxima a la

verdad.

267



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Como acto de discernimiento, el reconocimiento puede dar lugar al
buen y mal juicio que hagamos de un objeto o una persona.

Como virtud moral, el reconocimiento es el principio de la gratitud:
donde aquel llega a su mds elevada cima, esta comienza su espiral que se
eleva al infinito.

El reconocimiento, que es discernimiento espiritual, obedece
siempre al estado de espiritu del que juzga.

El reconocimiento, como producto del beneficio, es la confesién del
bien, por el bien que el bien nos hizo.

La gratitud graba la idea del bien y mantiene, por el autor del
beneficio, un vivo sentimiento de carifio.

El reconocimiento recuerda la idea del beneficio.

La gratitud aviva el recuerdo del benefactor.

El reconocimiento es un movimiento de inteligencia, variable, como
variable es la inteligencia en cada ser humano.

La gratitud es una confirmacién de la razén, sancionada por un
gesto del corazén.

Hay reconocimiento y hay gratitud; donde aquél para, por no poder
continuar su camino, esta comienza, en un surco de luz, 1a ascensién hacia
la Eternidad.

No hay virtud mds noble, por eso mismo mds genial que la gratitud.
Ella nos conduce por el amor y nos eleva a Dios.

Muchas son las almas reconocidas, pero pocas son las que tienen
gratitud.

De los diez leprosos curados en tierras de Palestina, sélo uno volvié
a dar gracias al Sefor. De todos los restablecidos por el Sefior no se
cuentan, tal vez, tres, que siguiesen sus pasos. De todos los que oyeron de
sus melodiosos labios la Palabra de Salvacién, fue insignificante el nimero
de los agradecidos; muchos fueron los que reconocieron el Verbo de Dios,
y mucho mayor fue el nimero de los que, a pesar de reconocerlo,
despreciaron su Palabra.

Sacerdotes, doctores, rabinos, escribas, fariseos, gobernadores y
césares, después de reconocer el Poder del Verbo Divino, decidieron
crucificar al Inocente.

Y aquel mismo que después de haber mostrado su reconocimiento
en la mds alta expresién de inteligencia, se lava las manos por el
derramamiento de sangre y accede al sacrificio de la victima, porque no
tiene el valor de ser grato.

El mundo estd lleno de reconocidos, pero vacio de gratitud.

268



CAIRBAR SCHUTEL

De ochenta y cuatro discipulos que siguieron al Maestro Nazareno,
setenta y dos lo abandonaron en medio del camino dando motivo a la
pregunta del Humilde Galileo a los otros doce: “;/También vosotros
queréis iros? A lo que Pedro respondié: Sefior, sa quién iremos? T4 tienes
Palabras de Vida Eterna.”

El reconocimiento incita el interés; la gratitud reviste el amor.

Marta y Ldzaro son reconocidos, pero sélo Marfa es agradecida:
“Venit mulier habens alabastrum unguenti nardo spicati pretiosi et fracto
alabastro, effudit super ejus — una mujer con un frasco de fino perfume de
nardo Lo ungid.” (Marcos, XIV, 3).

Nicodemo, movido por el reconocimiento, va al encuentro de Jesus,
pero como no tiene gratitud, espera a la noche para acercarse al Hijo de
Dios: Nicodemo hic venit ad Jesum nocte. (Juan, 11, 1-2).

En el reconocimiento sélo actda el interés.

En la gratitud es el amor el que habla.

Para guardar el sepulcro, Herodes envia soldados; Magdalena lleva
flores y perfumes.

El reconocimiento es el principio inteligente que nos aproxima a la
Verdad; la gratitud es un deber que a ella nos une.

En la vida particular, como en la vida social, hay reconocimiento y
gratitud; pero aquél, cuando es ilustrado por la nobleza de cardcter, es el
principio en el que germinan las gracias que nos dan la pureza de
sentimiento.

El reconocimiento es, finalmente, para la gratitud, lo que la bellota
es para el caballo.

Asi como aquella sélo se transforma en drbol por fuerza del tiempo y
el poder de los elementos, el reconocimiento sélo se caracteriza en gratitud
después de un cultivo perfeccionado de la Ley del Amor recordada por
Cristo y de una evolucién provechosa del Espiritu en los ciclos ascendentes

de la Verdad.

269



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

LA PALABRA DE VIDA ETERNA

“Desde enton ces muchos de sus discipulos se volvieron atrds y no andaban con €. Jesis
preguntd a los doce: ; También vosotros querdis iros? Simdn Pedro le contestd: Serior, ja quién
iremos? Tii tienes palabras de vida eterna. Nosotros creemos y sabemos que tii eres el Santo de
Dios.”

(Juan, VI, 66-69).

La Inmortalidad es la luz de la vida; ella es el alma de nuestra alma;
la esperanza de nuestra Fe; y la madre de nuestro amor.

Sin inmortalidad no puede haber alma, sin alma no hay esperanza,
ni fe, ni amor; y sin esperanza, fe y amor todo desaparece de nuestra vista:
familia, sociedad, religién, Dios.

La inmortalidad es la base, el cimiento, la roca viva donde se asienta
esa trilogia sublime, es el faro luminoso que esclarece todas las virtudes,
que ilumina toda sabidurfa, que nos descubre, finalmente, los arcanos de
nuestros destinos, resplandeciendo sobre nuestras cabezas el amor de Dios,
esa aureola de santidad que brilla en la frente de los justos.

Es urgente, pues, que busquemos, primeramente, la inmortalidad,
para creer firmemente en la Palabra de Jests. Es urgente que estudiemos la
inmortalidad, que conversemos con la inmortalidad, que oigamos a la
inmortalidad con sus sustanciosas ensefianzas, a fin de, firmes y decididos,
orientar nuestra vida, regular nuestros actos en la senda religiosa que nos
fue trazada.

El hombre no puede atender al deber religioso sin conocer, y no
puede creer que estudié al respecto sin que tener la seguridad de la
inmortalidad, la conviccién cientificamente comprobada del seguimiento
de la vida mds alld de la tumba, donde, por sus esfuerzos, por sus trabajos,
podrd conquistar la verdadera felicidad.

Sélo la fe en el porvenir nos libra del oscurantismo, del fanatismo,
de la ignorancia.

La Palabra de Vida Eterna es la mayor belleza que Jests nos legé.

Y asi lo comprendieron sus discipulos cuando, al preguntarles el
Maestro si no querfan también irse como lo hicieron los demds que lo
segufan ciegamente y con interés en panes y peces, respondieron: “;A
quién iremos? T tienes palabras de vida eterna”.

Jests hizo muchas maravillas: curé enfermos, multiplicé panes y
peces, transformé el agua en vino, calmé mares y vientos, pero esas

270



CAIRBAR SCHUTEL

maravillas no hacfan quedarse a los doce discipulos; no fue por esas
maravillas que ellos continuaron acompafiando a Jests, sino porque: “Sélo
El tenia la Palabra de Vida Eterna.”

La Palabra de Vida Eterna vale mds que todas las maravillas, mds
que todo el mundo, porque las maravillas se acaban, el mundo se
extinguird, pero la Vida Eterna perdurard para siempre, y alli cogeremos
los frutos de nuestra labor, el mérito de nuestros esfuerzos.

Cuando Pedro respondié a Jesds: “Sélo tu tienes palabras de Vida
Eterna”, él ya habfa visto la Vida Eterna, Jests ya lo habia llevado al
Tabor, donde llamé a los Espiritus de Moisés y de Elfas, que hacia mucho
que habian desencarnado, para testificarles la existencia de la Vida Eterna.

Moisés y Elias ya habian atravesado los umbrales de la muerte, vy,
entretanto, vinieron a demostrar que la muerte no existe en la acepcién de
la palabra, mostrindose asf a los tres apdstoles, Pedro, Tiago y Juan.

Hay vida, no sélo en la Tierra, también hay Vida Eterna.

La Vida Eterna es el principio bdsico de la vida en la Tierra.

Y es de notar que el Maestro no se contentd con decir y demostrar
que hay Vida Eterna, con la manifestacién de Moisés y de Elias. El mismo
volvié de la Vida Eterna, tras la tragedia del Gélgota, para confirmar esa
Nueva de Salvacién.

Tomé no crefa, porque no estuvo en el Tabor; dudaba de la Vida
Eterna. Y cuando los otros discipulos contaron a Tomé que Jesds se les
habia aparecido, respondié que sdlo creerfa si sus manos tocasen las marcas
de los clavos y la marca de la herida producida por la lanza.

Es de notar que el Divino Modelo no se negé a esas pruebas, sino al
contrario, las permitié para que su discipulo recibiese la verdadera
creencia.

Pero las apariciones de Jests no se limitaron a los discipulos; se
aparecié a muchas mujeres y a mds de quinientas personas, segiin narran
los Evangelios.

Todo se extingue en este mundo: el dinero se acaba, las grandezas
terrenas se desvanecen, pero la Palabra de Jests permanece para siempre.

Quien quiera ser feliz, incluso en esta vida, necesita buscar la Palabra
de Jests y no separarse de ella.

De modo que, habiendo como hay, Vida Eterna y permaneciendo
en ella la Palabra de Jesus, siempre seremos discipulos de aquél que vino al
mundo para salvar y no para condenar al mundo. Y oyendo sus preceptos,
imitando sus ejemplos, pidiendo a la Vida Eterna las luces necesarias para
guiarnos en el mundo efimero en el que nos hallamos, no nos faltardn

271



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

gracias y misericordias para vencer las luchas y extinguir las tinieblas que
nos oprimen.

272



CAIRBAR SCHUTEL

BUSCAD LA VERDAD Y LA
LIBERTAD

“Jesits dijo a los judios que habian creido en él: Si os mantenéis firmes en mi doctrina,
sois de veras discipulos mios, conoceréis la Verdady la Verdad os hard libres.”

(Juan, VIIL 31-32)

El hombre es un ser dotado de razén y sentimiento. Estos son los
dos polos de la Vida Psiquica a través de la cual se realza el eje del Ideal
mantenedor de la evolucién gradual del Espiritu.

El hombre es un ser polarizado por el raciocinio y animado por
sentimientos de virtud, por afectos que lo prenden a la Fraternidad y sélo
cuando utiliza esos atributos en busca de la Verdad, se levanta, se
dignifica, se eleva y se santifica.

iFuera de esa esfera de accién y de educacién el hombre es una
bestia ; Bestia porque no siente, bestia porque no piensal

Pensar es existir; asimilar afectos, virtudes, amor; es vivir: ;Cogito,
ergo sum! “;Pienso, luego existo!”

Hay hombres que piensan; hay hombres que sienten; unos y otros
estdin en los principios de la vida. Es necesario, entretanto, que el
pensamiento vaya acompanado del sentimiento, porque el pensamiento sin el
sentimiento, y el sentimiento sin el pensamiento, son facultades abstractas
que encaminan al alma hacia el gran Ideal, pero no lo liberan
completamente de la ignorancia y del atraso.

En el alma libre el pensar se completa con el sentir, y el sentir, con el
pensar, porque la Verdad no teme al error, la luz no puede ser absorbida
por las tinieblas.

Todos los grandes pensamientos s6lo pueden ser asimilados después
de ser sentidos, y todos los nobles sentimientos sélo pueden ser
comprendidos después de ser pensados.

Cuando Descartes proclamé: Cogito, ergo sum, no sélo pensé, sino
que también sinti6; pensé existir y sinti6 la vida en si mismo.

La comprensién no viene sélo del raciocinio, sino del raciocinio
unido al sentimiento: estos son los dos grandes faros resplandecientes de la
Senda de la Vida.

Abrid claros a vuestro entendimiento por el raciocinio; alargad las
esferas del sentimiento; no os atemoricéis ante las alturas y las lejanias,

273



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

porque el dguilay el cdndor no traspasan el circulo de su vuelo; los pdjaros
tienen sus limites en los aires.

iHombres! Volad, desprendeos de la oscuridad de la ignorancia que
cercena vuestra inteligencia y os ata a pesados dogmas.

iVolad! ;Dad expansién a vuestra razén, dejad palpitar vuestros
corazones a los generosos sentimientos para ascender a las esferas de la
Ciencia y del Amor, donde la Verdad brilla con todos sus esplendores!

iRecordaos, oh hombres, que estdis dotados de razén y sentimiento!

iBuscad la Palabra de Jesds, permaneced en su palabra, sed
verdaderamente sus discipulos, y “conoceréis la Verdad, y la Verdad os
har4 libres”!

274



CAIRBAR SCHUTEL

EL CIEGO DE SILOE

“De camino, vio a un hombre ciego de nacimiento. Sus discipulos le preguntaron:
Maestro, ;quién pecd, este o sus padres, para que naciera ciego? Jesis respondid: Ni este ni sus
padres. Nacié ciego para que resplandezca en él el poder de Dios. Debemos hacer las obras del
que me envid mientras es de dia. Cuando viene la noche nadie puede trabajar. Mientras estoy
en el mundo, soy la luz del mundo. Dicho esto, escupid en la tierra e hizo lodo con la saliva, le
unté con ello los ojos y le dijo: Ve a lavarte en la piscina de Siloé (que significa enviado). Fue,
se lavd y volvid con vista. Entonces los vecinos y los que solian verlo pidiendo limosna decian:
o es este el que se sentaba a pedir? Unos decian: Es este. Y otros: No, es uno que se le parece.
Pero él decia: Soy yo. Y le preguntaban: Pues, ;cémo se te han abierto los ojos? El contestd: Ese
hombre que se llama Jesiis hizo lodo, me unté con ello los ojos y me dijo: Ve a lavarte a Siloé
Fui, me lavé y vi. Y le preguntaron: ;Ddnde estd ese? Contestd: No lo sé.

Llevaron a los fariseos al que antes habia sido ciego, pues era sdbado el dia en que
Jesits habia hecho lodo y abierto sus ojos. Los fariseos, a su vez, le preguntaron cdmo habia
obtenido la vista. El les dijo: Me puso lodo en los ojos, me lavé y veo. Algunos fariseos dijeron:
Ese no puede ser un hombre de Dios, pues no guarda el sibado. Otros decian: ;Como puede
hacer tales milagros un hombre pecador? Estaban dividides. Preguntaron de nuevo al ciego. A
ti te ha abierto los ojos: ;qué piensas de éI? El contestd: Que es un profeta. Los judios no podian
creer que hubiera sido ciego y ahora viese, hasta que llamaron a sus padres y les preguntaron:
JEs este vuestro hijo, del que decis que nacid ciego? ;Cémo es que ahora ve? Los padres
contestaron: Sabemos que este es nuestro hijo y que nacid ciego. Cédmo ve ahora, no lo sabemos;
ignoramos quién abrid sus ojos. Preguntddselo a él; ya es mayor y os puede responder. Sus
padres hablaron asi por miedo a los judios, que habian decidido expulsar de la sinagoga al que
reconociera que Jesis era el mesias. Por eso los padres dijeron: Ya es mayor y os puede
responder; preguntddselo a é. Llamaron otra vez al que habia sido ciego, y le dijeron: Di la
verdad ante Dios; nosotros sabemos que este hombre es pecador. El respondid: no sé si es
pecador o no; sélo sé que yo era ciego y ahora veo. Le preguntaron: ; Qué te hizo? ; Cémo te
abrié los ojos? Respondid: Ya os lo he dicho y no me habéis hecho caso. ;Por qué queréis ofrlo
otra vez? ;Queréis también vosotros haceros sus discipulos? Ellos le insultaron diciendo: T4 eres
su discipulo; nosotros lo somos de Moisés. Nosotros sabemos que a Moisés le hablé Dios. Pero de
este no sabemos ni de dénde es. El les contestd: Es curioso: Vosotros no sabéis ni de donde es, ¥
él me ha abierto los ojos. Sabemos que Dios no escucha a los pecadores, sino al que le es fiel y
hace su voluntad. Jamds se ha oido decir que alguien haya abierro los ojos a un ciego de
nacimiento. Si € no fuera de Dios, no podria hacer nada. Le respondieron: Todo ti eres
pecado desde que naciste, ;y nos ensefias a nosotros? Y lo expulsaron de la sinagoga.

Jesils 0yd que lo habian expulsado; fue a buscarlo y le dijo: Tii crees en el Hijo de Dios?
é le respondid: ;Y quién es, Seior, para que crea en él? Jesis le dijo: lo estds viendo; es el que
habla contigo. Respondid: Creo, Sefior. Y se puso de rodillas ante él. Jesis dijo: Yo he venido a
este mundo para que los que no ven vean, y los que ven se queden ciegos. Al oir esto, algunos
Jariseos que estaban con ¢ le preguntaron: ;Somos también nosotros ciegos? Jesiis les dijo: Si
Sueseis ciegos, no tendriais culpa; pero como dects que veis, sequis en pecado.”

(Juan, IX, 1-41).

275



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

La vida de Jests es una leccién extraordinaria. Fuente de ensefianzas
inagotables para la Vida Eterna, sélo por ella seremos capaces de
fortalecernos para el cumplimiento de los designios divinos.

Todos los maestros de la Tierra se han equivocado y contindan
equivocdndose, sélo Jesus dijo la Eterna Verdad, que ird siendo asimilada
en la proporcién que crezcamos en su conocimiento y a medida que las
gracias de Dios abunden en nosotros.

*

Jests pasaba y vio a un hombre que era ciego de nacimiento, y
después que vio al ciego conocié todo. Por la naturaleza de la ceguera
conocié no sélo que el ciego lo era de nacimiento, sino también que sus
padres no habian pecado para que el ciego asi naciese, es decir, que la
“mancha” no era hereditaria.

Conocié mds el médico excelente que la ceguera de ese hombre no
provenia de ningtiin pecado que él hubiese cometido; sino, que aquella
larga enfermedad, antes de ser un castigo, era una gracia de Dios, para que
sus obras fuesen manifiestas.

*

De estos pérrafos que acabamos de leer, podemos suponer tres cosas:

1° - Que la ceguera de nacimiento es producida por pecados de los
padres.

2° - Que la ceguera de nacimiento es producida por pecados del
propio ciego.

3° - Que la ceguera de nacimiento es una gracia de Dios para que
sus obras sean manifiestas.

Vamos a analizar estas tres proposiciones ligeramente.

;La ceguera de nacimiento es producida por pecados de los padres?

Dura cosa es ir contra de las ensefianzas sagradas, o argumentar con
el sentido de las Escrituras.

:Cémo podremos afirmar, por un lado, que, “los hijos no pagan por
los pecados de los padres”, y por otro, decir que “la ceguera de nacimiento

y q g

es producida por pecados de los padres?

:No serd, acaso, una injusticia y una blasfemia afirmar que, si los
padres robaron, injuriaron, mataron, persiguieron, los hijos vengan a sufrir

276



CAIRBAR SCHUTEL

las consecuencias de estos desatinos, de estos males practicados por sus
progenitores?

Si Jests dijo a sus discipulos que cada uno es responsable por sus
obras, ;c6mo puedo pagar yo por los pecados de mis padres?

Jests no falté nunca con la verdad; su palabra es de viday de luz; en
él no hay tinieblas; ;cémo afirmar que la “ceguera puede tener como causa
los pecados de los padres?”

Estd escrito en el trecho del Evangelio, que mds arribas figura, que,
habiendo preguntado los apéstoles al Maestro: “;Quién pecd para que este
hombre naciese ciego, ¢l o sus padres?”, Jests respondié: “Ni él pecd ni sus
padres.”

Por la pregunta de los apdstoles comprendemos que ellos crefan que
la ceguera de nacimiento era ocasionada, o por los pecados de los padres, o
por pecados del propio Espiritu.

Y por la respuesta que Jests les dio, también podemos comprender
que a esa creencia no le faltaba fundamento, porque, si asi fuese, Jesus, que
les estaba ensefiando y que era el Maestro de todos ellos, les dirfa: “Os
equivocdis, con vuestro pensamiento, porque el pecado de los padres no
puede cegar a los hijos, asi como nadie puede pecar antes de nacer.”

Pero Jests no les dijo esto: dejé que alimentasen su creencia, su
modo de pensar, y se limité a afirmar, en cuanto a aquél ciego que: “ni él
pecd, ni sus padres, pero se habia producido aquella ceguera para que las
obras de Dios fuesen manifiestas”.

De hecho, de acuerdo con las ensefianzas de Cristo, iluminadas por
el Espiritismo, los hijos no pueden pagar por los pecados de los padres,
pero los pecados de los padres pueden llegar al auge de cegar a los hijos.

He aqui la interpretacién de la creencia de los apdstoles, que Jests
no quiso destruir: Si los padres roban, los hijos no son responsables del
robo; si ellos matan, los hijos no son responsables de la muerte; si ellos
mienten, calumnian, difaman, los hijos no tienen que responder por la
mentira, por la calumnia, por la difamacién; pero si los padres educan a
los hijos en esas pasiones, en esos vicios, esos defectos de los padres se
reflejan en los hijos y los hijos pagan las consecuencias funestas de esa mala
educacién; de la misma forma, los padres tienen que presentar severas
cuentas a Dios por las faltas que sus hijos practicaran, ya que ellas son
causadas por la educacién que recibieron en el hogar.

277



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

De modo que, sea hablando moralmente, sea hablando
espiritualmente, los padres son condenados por las faltas de los hijos, y los
hijos son condenados por las faltas de los padres.

Se cuenta la historia de una mujer que nunca supo dar educacién al
hijo y que, volviéndose este un ladrén y un asesino, fue condenado a la
horca. Solicitado, como era costumbre en otros tiempos, hacer la dltima
peticién, dijo tener el deseo de besar a su madre antes de morir. Le fue
concedido permiso y para tal fin le hicieron a la vieja subir los escalones de
la horca, donde se hallaba el hijo listo para ser ejecutado. El abrazé a su
madre, y, llegando su rostro al de ella, con los dientes le arrancé un pedazo
de carne de la cara, y dijo: “Td eres culpable de mi suplicio; él es el
resultado de la educacién que me diste.”

He ahi un hecho que resume millares de otros hechos que se llevan a
cabo en el mundo: de hijos que sufren el pecado de los padres y padres que
sufren el pecado de los hijos.

Asi como ocurre en el plano moral, también ocurre en el plano
espiritual.

;Habrd mal que mds haya hecho sufrir a los hijos que la “religién”
llamada “de nuestros padres?”

:No es este el mayor de los pecados de los padres, por el cual pagan
los hijos?

sQué les sucede a los hijos de los catdlicos y de los protestantes que
heredan, como si la religién fuese dinero, casas o haciendas, la “religion de
sus padres”?

Nosotros, que hemos tenido la felicidad de estar en relacién con el
mundo espiritual y de conversar con los “muertos”, sabemos bien de cerca
cuan grandes son los sufrimientos de los que se llevan para M4s Alld de la
Tumba esa herencia sin valor. Aunque los comunicantes no dejen de ser
Espiritus de cierta categorfa, pasan mucho tiempo en gran perturbacién;
caminan de un lado para otro sin encontrar el Cielo, el Infierno y el
Purgatorio, que habian recibido por “herencia” de sus padres; y comienzan
a verificar que los sacramentos que recibieron no les hizo ningtin
beneficio, y hasta despertar de esa terrible pesadilla, beben la hiel que les
fue dada, en vez del agua pura de la Revelacién Espiritual. Y el dolor por el
que pasan también los padres, perturbados, al ver alucinados a sus hijos,
hasta el punto de no conocerlos, ni querer oirlos, para iniciarse en la Vida
Espiritual.

Incluso excluyendo ese cuadro tan comun, que se desarrolla en el
otro plano de la Vida, ;no serd un sufrimiento atroz para un padre, pensar
que su hijo fue para el “Infierno Eterno”, que le ensefiaron que existia al

278



CAIRBAR SCHUTEL

otro lado de la tumba? O entonces ;el hijo que ve morir a su padre o a su
madre, cree a esos seres queridos condenados para siempre en el Reino de
Plutén?

He aqui cémo el padre paga por el hijo, y el hijo por el padre.

Cuando Jesus dijo que: “quien amase a su padre, a su madre, a sus
hermanos y a sus amigos, mds que a Fl no seria digno de El”, quiso
afirmar que el pecado de creencias falsas y preconceptos de los padres es
tan venenoso, tan perjudicial, que llega a contaminar a los hijos,
oscureciéndoles la visién de la Vida Espiritual.

:De dénde vienen las guerras, el odio y las disensiones? ;No serd de
las malas creencias de los padres, reflejindose en los hijos?

Dice la sentencia popular: “tal padre, tal hijo”, haciendo alusién a
esa herencia tan perjudicial que impide el progreso de la familia y de la
sociedad.

Encontrando Jests al “ciego de nacimiento”, vio que la ceguera era
de nacimiento y no provenfa de pecado de los padres, por eso decidié
curar al ciego.

Si la ceguera de ese ciego viniese del pecado de los padres, es muy
posible que el Maestro no se lanzase a hacer tan dificultosa cura.

iDe cudntos ciegos espirituales estd lleno el mundo, sin que el
mismo Jesus actualmente los pueda curar!

Y ;seso por qué? Porque la ceguera proviene del pecado de los padres;
la “religién engafiosa” de los padres hizo leucoma en los ojos de los hijos, y
como la vista es cosa delicada, ellos no permiten que se les quite la
catarata.

La ceguera puede ser causada por el pecado de propio ciego.

Cémo analizar esta hipdtesis sin admitir la Ley de la
Reencarnacién?

¢Cémo puede Dios crear un alma pecadora, y, por ser pecadora,
condenarla a la ceguera?

iAdmitiendo una dnica existencia terrestre para cada individuo, no
se explica por qué unos nacen ciegos, otros sordos, otros lisiados, otros
idiotas, otros estiipidos; mientras otros son sabios e inteligentes!

Las religiones dominantes no explican esas anormalidades.

279



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Encardndose la cuestién ante la Filosoffa Espirita, aquello que
parecfa hipétesis, vivir muchas veces en la Tierra, se vuelve realidad. Se
llega a la conclusién de que el Espiritu ya existia antes del nacimiento del
cuerpo, y continda existiendo después de la muerte del mismo cuerpo, vy,
por una serie de vidas sucesivas, se va perfeccionando, pasando por
pruebas necesarias para su progreso y adquiriendo conocimientos
indispensables para su evolucién.

El que es deformado hizo mal uso de sus miembros; el lisiado es el
resultado del mal empleo que el Espiritu hizo de los érganos, cuando
estuvo encarnado otra vez en la Tierra.

La lengua le fue dada al hombre para hablar bien; si habla mal,
estard desviando su itinerario y se paralizard un dia, como la locomotora
fuera de sus carriles.

Los ojos son dos luminarias para guiar al cuerpo, como dice el
Evangelio: si ellos no desempefan esos menesteres, se oscurecen.

Esto es lo que se llama “ceguera producida por el propio ciego”.

Entretanto, este pecado es mds fdcil de extinguirse que el otro, esta
ceguera es mds fécil de ser curada que la otra, que resulta del pecado de los
padres, porque cuando es el propio ciego el que peca, el pecador es uno
s6lo, pero cuando son los padres los que pecan, los pecadores son tres: el
padre, la madre y el hijo; el padre porque ensefid, la madre porque
confirmd, el hijo porque acept$ y refrendé el pecado, paséndolo a su
descendencia.

El Evangelio dice que Jesds curé a muchos ciegos por sus propios
pecados, durante su peregrinacién en la Tierra. Ademds de aquellos a
quien les abrié los ojos ante los mensajeros de Juan Bautista y en otras
ocasiones narradas por los Evangelistas, Mateo refiere que, después de la
resurreccién de la hija de Jairo, curé a dos que Lo seguian y clamaban:
“Hijo de David, ten misericordia de nosotros”.

Cuando Jesus pasaba por el Camino de Jericd, otros dos clamaron:
“Hijo de David, ten misericordia de nosotros.” Y el Divino Maestro los
hizo recuperar la vista.

Pasemos a la tercera hipdtesis:

La ceguera de nacimiento es gracia de Dios para que sus obras sean
manifiestas.

Todas esas enfermedades incurables que Jesus curd, durante su
pasaje por este mundo, son gracias de Dios; y los enfermos, lejos de ser
pecadores y sufrir la consecuencia del pecado de sus padres, eran Espiritus

280



CAIRBAR SCHUTEL

misioneros, Enviados para que en ellos las obras de Dios fuesen
manifiestas. Esto fue lo que Jests quiso dar a entender, cuando curé al
“ciego de nacimiento”, y dijo, en primer lugar, “que ni él ni sus padres
pecaron, sino que eso sucedié para que las obras de Dios fuesen
manifiestas”; y, en segundo lugar, cuando mandé al “ciego” lavarse en la
piscina de Siloé.

Siloé quiere decir Enviado, y mandando Jests a lavarse al ciego en
aquella piscina, quiso mostrar a sus discipulos y a los demds, que asistian a
la cura, que aquél “ciego” era “Enviado”. Enviado para que las obras de
Dios fuesen manifiestas piblicamente por su intermedio.

Pasemos ahora al ciego propiamente dicho.

Examen hecho en el ciego.

Jests pasé, vio a un hombre ciego, vio que la causa de la ceguera no
era pecado del ciego, ni de sus padres.
Vio mids, que la ceguera, en vez de ser tiniebla, era luz, y decidié

curar al hombre, porque, curdndolo, las obras de Dios serfan manifiestas.
X

Hacfa muchos afios que vivia el hombre que era ciego, y vivia
andando por las calles porque era mendigo y pedia limosna.

Todos los dias encontraban los fariseos a ese hombre y nunca se
interesaron de examinarlo, ni de intentar curarlo. Fue necesario que los
vecinos del ciego lo llevasen a la sinagoga, a la iglesia, para ser examinado
por los sacerdotes del farisaismo que, a pesar de todos los testimonios de
ceguera, no querfan creer que el hombre hubiese sido ciego de nacimiento.

Investigaron las pruebas, pero no creyeron en ellas; investigaron a los
padres del ciego, y no creyeron en los padres del ciego; investigaron al
ciego y no creyeron en el ciego; finalmente, por causa de todas las
informaciones y afirmaciones, el ciego fue expulsado de la iglesia.

Sabiéndolo Jesus, decidié dar una leccién a los fariseos, pues era
preciso hacer que la obra de Dios resplandeciese ain con m4s intensidad.

Entonces, llamé al que era ciego y le preguntd: “; T crees en el Hijo
de Dios?” “;Quién es el Sefior?”, pregunté el ciego. “Soy yo, el que habla
contigo”, respondié Jests. El hombre que era ciego, dijo: “Creo Senor”, y
se arrodill$ ante él. Entonces, Jests dijo abiertamente: Yo he venido a este
mundo para que los que no ven vean, y los que ven se queden ciegos.

Esta sentencia demuestra la justicia de los designios de Dios y su
admirable sabidurfa.

281



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

El ciego que era pobre, que mendigaba, desprovisto de sabiduria, de
alardes, expulsado de la iglesia, fue curado, vio a Jesus, afirmé su creencia
en el Hijo de Dios y lo adoré.

Los fariseos, que no eran ciegos, que no eran pobres, que no
mendigaban, que estaban llenos de sabiduria terrena, que eran sacerdotes y
estaban dentro de las iglesias, vieron a Jests, pero no creyeron en Jesus, no
lo recibieron y hasta lo persiguieron y crucificaron.

iQué triste contraste hay entre los fariseos y el ciego!

;Y por qué es asi? Porque el ciego fue ciego por amor a la gloria de
Dios, para que la gloria de Dios fuese manifiesta; mientras que los fariseos
se hicieron videntes por odio a la gloria de Dios, para que la gloria de Dios
no fuese manifiesta.

iEl que no vefa comenzé a ver, y los que pensaban ver se volvieron
c1€gos' Ciegos, completamente ciegos; ciegos de la peor especie de ceguera:
la ceguera espmtual enfermedad que permanece en la Vida Eterna.

Tan ciegos eran los fariseos, y tanto mds ciegos se volvieron, que
llegaron hasta no conocerse mds e incluso no saber que eran ciegos. Tal fue
la confusién en la que se hallaban que preguntaron a Jesds: “;Nosotros
también somos ciegos?”

Y Jests les respondid, haciendo alusién al ciego de nacimiento al que
habia curado, porque no tenia pecado y por ser necesaria la manifestacién
de las obras de Dios: “Si fueseis ciegos no tendrfais pecado alguno, pero
vuestro pecado permanece, porque vosotros decis: Nosotros vemos”.

Pero, ;qué vefan los fariseos?

Vefan el mundo, veian las calles, vefan las casas, veian las cosas de la
Tierra, vefan el dinero. (*) Pero, sserd esto, verdaderamente, ver? Si es asi,
cualquier asno también ve. El asno también ve las calles, las casas y los
carros. Los fariseos vefan como ven los asnos, pero no vefan como ven
aquellos que quieren ver manifiestas las obras de Dios. En verdad, ellos 7o
vieron a Jesus, no vieron la cura del ciego, 70 vieron al ciego, 7o vieron las
obras de Dios que fueron manifiestas a todos. Entretanto, el ciego fue
curado ante ellos, Jests estaban frente a ellos, y las obras de Dios fueron
manifiestas ante sus 0jos.

Las gracias de Dios son luces que nos iluminan el camino de la
Vida, que nos muestran las obras divinas, desvenddndonos el reino de la
felicidad inmortal. Quien ama a Dios y procura acercarse a sus obras, si
estd ciego, ve; si estd sordo, oye; si estd mudo, habla; porque las obras de
Dios fortalecen nuestros sentidos para extasiarnos con sus maravillas.

282



CAIRBAR SCHUTEL

(*) Veian la Ley, y dice Pablo: “Es evidente que por la Ley nadie serd justificado ante
Dios, porque el justo vivird de la fe.” (Gdlatas, IV, 11).

283



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

VIDA Y DESTINO

“Todos los que vinieron antes de mi evan ladrones y salteadores, pero las ovejas no les
hicieron caso. Yo soy la puerta; el que entra por mi se salvard; entrard y saldrd y encontrard
pastos. El ladrén sélo entra para robar, matar y destruir. Yo he venido para que tengan vida y
la tengan abundante.”

(Juan, X, 8-10).

La vida es una lucha tenaz, un caminar incesante para la realizacién
del destino. El destino es la luz que, cuanto mds nos aproximamos a ella,
mds ilumina y resalta los horizontes de la vida.

La vida material tiene el naciente y el ocaso: nace con las caricias
promisorias de la aurora; muere oculta en las tinieblas de la noche.

iY la vida nace y renace tantas veces como las arenas del mar y los
dtomos del aire!

En la Tierra imperan las alternativas: el dia extiende su luminoso
lienzo de gasa, iluminando, a los ojos humanos, las bellezas de la
Naturaleza; la noche nubla las alegrias y las esperanzas con su manto
tenebroso.

En lo alto brillan las estrellas, pero aumentan las nubes; ahora, el
aire derrama fluidos en los pétalos de las rosas y de los jazmines,
perfumando la atmdsfera; ahora, resuenan los rayos concentrando la savia
de las plantas en el tallo trémulo de terror.

En las fases tan diversas de la vida terrestre, a la pureza del alma
suceden las pasiones malsanas, y, a estas, la enfermedad y la vejez
abrumadora.

Mientras rubios nifios corren y saltan en los prados aterciopelados
de musgos y sombreados por la arboleda, y los jévenes fascinados por las
grandezas y dominados por la sensualidad se internan en los lodazales, los
viejos y desvalidos curvados por el peso de los afios y de los dolores,
caminan hacia la tumba con la esperanza del renacimiento.

En la alegria y en la tristeza, en la abundancia y en la miseria, en la
vejez y en la juventud, en la salud y en la enfermedad, en la sabiduriay en
la ignorancia, en la vida y en la muerte, el Espiritu puede detener su
marcha ascensional hacia la Verdad, pero no se libra de su destino.

En las laderas de las montafas también surgen claridades y
descienden chispas luminosas.

284



CAIRBAR SCHUTEL

La luz del destino proyecta auroras desde el nacimiento hasta la
muerte y resalta, en su plenitud, los horizontes de la Vida Eterna.

Tengamos fe: la vida es una lucha tenaz para la conquista de la
perfeccién; el destino es grandioso y crea promisorias felicidades. jTodo
camina hacia la luz!

En el camino recorrido por Cristo, brillan las verdades precursoras
del destino; El es la luz que alumbra a los hombres el derrotero de la
perfeccidn; en él estd la Vida de todas las grandes almas; El es el Camino,
la Verdad y la Vida; El nos gufa hacia el destino y el destino es la Vida
Eterna, donde reinan las mds eternas felicidades.

Tengamos fe y caminemos con la Luz de la Vida por el camino
trazado por Jests; Buen Pastor, El quiere que tengamos vida, y nos la da
en abundancia.

285



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

LAS CONVERSIONES EN LA HORA
DE LA MUERTE

“Jesils contestd: ;No tiene doce horas el dia? Si uno anda de dia, no tropieza, porque ve
la luz de este mundo; pero si uno anda de noche, tropieza, porque le falta la luz.”

(Juan, XI, 9-10).

Uno de los hechos significativos que se han observado en las
religiones de los hombres, y muy especialmente en la Iglesia Romana, es el
de la conversién del hereje cuando se le aproxima la muerte.

Esos hechos son incluso comunes, sea porque el rebelde a la
creencia, al aproximarse la hora fatal se agarra a todas las tablas que él cree
que son de salvacién y se declara convertido; sea porque, incluso contra la
voluntad del delincuente, y cuando se trata de un personaje de renombre,
la Iglesia lo convierte.

El hecho es que escritores materialistas, librepensadores, que pasaron
la vida entera negando los “santisimos sacramentos” de la Iglesia, y hasta
vivieron en actitud hostil a los reverendisimos prelados, en la ante-visién
de la muerte se aproximan, o se dice que se aproximan a la Religién de
Roma, y, algunos, a la Religién Protestante.

Parece una ley fatal, que en Psicologia podria llamarse inversidn de
ideas, esa que separa a los sabios y pensadores personalistas de la Iglesia, e,
in-extremis, los une de nuevo, tras el bautismo de la pila.

El fenémeno, entretanto, es perfectamente explicable.

El individuo que pertenecia a la Iglesia por herencia o donacién, que
le hicieron sus antepasados, llegando a la edad de la razén, no estd
conforme con los articulos de fe que le fueron impuestos; se considera, o lo
consideran excomulgado, y en la expansién del genio, sea en el Arte, en la
Ciencia o en la Filosoffa, apunta con certeras flechas los dogmas
sacerdotales. Y cuando el entusiasmo declina y desaparece, como una
llama, por falta de combustible, vuelve a su punto de partida,
inconsciente, como era antes cuando era dilecto hijo de la Iglesia.

Entretanto, conviene no olvidar que ningtn sabio, filésofo, artista o
letrado, cuando en plena celebracién de sus ideas geniales, tomé en serio el
problema del ser y del destino, ¢ incluso en sus palabras escritas y verbales,
cuando alguien hacfa referencia a la divinidad, no se mantenia a la altura
de un verdadero hijo de Dios.

286



CAIRBAR SCHUTEL

Esta proposicién es digna de anotar.

Cada uno de ellos, destacindose lo mds posible en su esfera de
accién, creaba una religién personal que, forzosamente, tenfa que ser
absorbida por otra del mismo género, humana, que contase con mayor
influencia, mayor nimero de individuos, como mantenedores materiales y
morales de tal sistema.

El nimero es siempre vencedor, la fuerza mayor vence a la menor;
mientras la accién perdura, perdura la reaccién, pero cuando aquella
declina, esta vence; y asi la religidn del niimero ha vencido.

El poeta en la expansién de su entusiasmo, el musico y el pintor
absorbidos por la melodia de sonidos y la armonia de los colores, el
filésofo absorto con la ética de los individuos, el sabio fascinado por las
maravillas de la creacidn, el letrado extasiado con las letras, encerrado en
las bibliotecas, cada cual compenetrado de las funciones que exalta su
personalidad, se olvidan de los deberes espirituales para consigo, para con
su semejante y para con Dios.

Entonces cada uno crea su dios, a quien levanta altares, donde ellos
mismos son alabados como creadores, en detrimento del Creador.

Cuando llega el momento de la desilusién, en que la musa se
desvanece, los oidos se cierran, la vista se oscurece, la razén se adormece, la
Ciencia se degenera y la sabiduria no corresponde a las exigencias del alma,
desaparece el dios que crearon, se derrumban los altares, y ellos,
retrocediendo a la creencia hereditaria, llaman a las puertas de las Iglesias,
que se honran en tener como hijos, aunque estén muertos, a tan grandes
personalidades.

No es el alma, en busca de la salvacién, la que a la Iglesia causa
regocijo, sino la honra del nombre del muerto, la que le satisface el orgullo.

La vejez es como la infancia: se entrega inconscientemente, forzada
por las circunstancias, como el recién nacido al bautismo sectario.

En la vispera de la muerte fisica, como en el comienzo de la vida
terrena, el hombre, que no descubrié los horizontes del alma, de la
Inmortalidad, no indagd los arcanos celestes, las magnificencias de Dios,
es siempre el mismo: infantil en su nacimiento, infantil en su decrepitud.

“Si uno anda de dfa, no tropieza, porque ve la luz de este mundo;
pero si uno anda de noche, tropieza, porque le falta la luz.”

No es el Arte, la Poesfa, la Ciencia, la Filosofia, la elocuencia, la
sabidurfa terrena lo que dan la luz espiritual; no son los titulos honorificos,
brillantes y solemnes los que abren los ojos del alma; no es el agua, ni la
sal, el 6leo y media docena de palabras en lengua muerta, sino el estudio

287



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

imparcial de la religidén, estudio exento de preconceptos y de personalismo;
es el estudio humilde con el propésito de conocer la verdad para abrazarla,
es la sumisién a los designios de Dios, Causa Primera de todo cuanto
existe.

La ley fatal del libre albedrio, del estudio, del trabajo, del libre-
examen y sobre todo de la vivencia cristiana obliga a grandes y pequeiios, a
sabios e ignorantes.

:No tiene doce horas el dia? Pues, estudia, trabaja, examina e
investiga mientras te favorece la razén, para que, cuando te falten las
fuerzas y la muerte se acerque a ti, no te atemorice ni te trague en las
tinieblas.

288



CAIRBAR SCHUTEL

LOS PASOS DE JESUS

“Os he dicho estas cosas estando con vosotros; pero el defensor, el Espiritu Santo, el que
el Padre enviard en mi nombre, ¢l os lo enseiard todo y os recordard rodo lo que os he dicho.”

(Juan, XIV, 25-26).

La Religién de Jests es la eterna Religién de la Luz y de la Verdad.
Ella no se limita a la prictica de simples virtudes, tal como los hombres
creen. Abarcando los amplios horizontes de la Vida Espiritual, nos ensena
los medios indispensables para adquirir la Inmortalidad.

La Religién de Jests no desaparece en la tumba, sino que se eleva
como un Sol majestuoso mds alld del sepulcro; donde todo parece
sumergirse en tinieblas, en la nada, la Verdad y la Vida se manifiesta con
todo su fulgor.

iLa Religién de Jests no es la Religién de la Cruz, sino la Religién
de la Luz! {No es la Religién de la Muerte, sino la de la Vida! {No es la
Religién de la Desesperanza, sino la de la Esperanza! ;No es la Religién de
la Venganza, sino la de la Caridad! {No es la Religién de los Sufrimientos,
sino la de la Felicidad!

La muerte, la desesperacidon, el martirio, los sufrimientos, son
oriundos de las religiones humanas, asi como la Cruz es el instrumento de
suplicio inventado por los verdugos de la vieja Babilonia, de la Roma
Primitiva, cuyos seflores masacraban cuerpos y almas, infringiendo los
preceptos del Decdlogo.

La Religién de Jests no es la Religién de la Fuerza, sino la Religién
del Derecho.

Cuando las multitudes absortas se acercaban al Maestro querido,
para oir sus prédicas investidas de Fe, perfumadas de Caridad y
resplandecientes de Esperanza, nunca el Joven Nazareno les hizo sefiales
con una cruz; nunca pretendié poner sobre los hombros de sus infelices
hermanos el peso del madero infamante.

Por el contrario, los atrafa con su mirada piadosa, con sus
exhortaciones sublimes y con sus amorosos consejos; para todos tenfa
palabras de perdén, de afecto y de consuelo.

A los afligidos y desanimados les decia: “Venid a mi, vosotros que
estdis sobrecargados; aprended de mi, que soy humilde y manso de
corazén; llevad sobre vosotros mi yugo, que es suave, mi carga, que es
ligera, y tendréis descanso para vuestras almas.”

289



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

La gran misién de Jesus fue destruir todas las cruces que el mundo
habia levantado; arrasar todos los calvarios. El fue el portador del bdlsamo
para todas las heridas, del consuelo para todas las aflicciones, de la luz para
todas las tinieblas.

Sélo aquél que tuvo la dicha de recorrer las pdginas del Nuevo
Testamento y acompaiiar los pasos de Jesus desde su nacimiento hasta su
muerte y gloriosa resurreccién, bien podrd valorar en qué consiste la
Doctrina del Resucitado.

Es admirable ver al Gran Evangelizador en medio de la plebe
harapienta, repartiendo, con todos, los tesoros de su amor. Les hablaba la
lengua del Cielo; los convidaba a la regeneracién, a la perfeccién; les hacia
percibir el futuro lleno de promesas saludables; los animaba a buscar las
cosas de Dios; finalmente, procuraba grabar en aquellas almas, turbadas
por el sufrimiento, el benévolo reflejo de la Vida Eterna, que Fl tenifa por
misién ofrecer a todas las almas.

Jestis no fui el emisario de la espada, el gladiador que lleva el luto y
la muerte a la familia y a la sociedad; sino el Médico de las Almas, el
Principe de la Paz, el Mensajero de la Concordia; el Gran Exponente de la
Fraternidad y del Amor a Dios.

A lo largo de los caminos pedregosos por donde pas6, por las
ciudades y aldeas, el Maestro animaba a sus oyentes a ser buenos, les
mostraba los tesoros del Cielo y a todos les garantizaba el auxilio de ese
Dios Invisible, cuyo amparo se extiende a los pdjaros del cielo y a los lirios
de los campos.

Tras su admirable Sermén de la Montaha, y para demostrar la
accién de sus palabras, cura a un leproso que, postrado a sus pies, lo adora,
diciendo: “Sefior, si quieres, puedes curarme!”

En su viaje por Cafarnaim, un centurién se aproxima a él y le pide
que cure a su criado: el ejército celestial se pone en movimiento y el
enfermo se restablece.

Llegando a la ciudad de Cafarnaim, entra en casa de Pedro y
encuentra en la cama, presa de una fiebre maligna, a la suegra de este.
Inmediatamente, a la imposicién de sus manos compasivas, la pobre
anciana se levanta.

Acompanado de sus discipulos, en una barca en el Mar de Galilea,
se desencadena una tempestad, el viento sopla fuerte y las olas se
encrespan. Los discipulos, llenos de pavor, llaman al Maestro, y a una
palabra suya los vientos cesan y el mar se calma.

Cuando llegan a la otra orilla, él retira una legién de Espiritus
malignos que obsesaban a un pobre hombre.

290



CAIRBAR SCHUTEL

Al salir nuevamente de la tierra de los gadarenos y de vuelta a
Cafarnaim, unos hombres se aproximan al Nazareno y le llevan un
paralitico que yacfa en una camilla. El enfermo recibe el perdén de sus
faltas y el hombre, curado, da gracias a Dios.

Jairo, uno de los dirigentes de la sinagoga, sabiendo los grandes
prodigios realizados por Jesus, corre a su encuentro y le pide que libere a
su hija de la muerte. Mientras Jestis camina hacia la casa de Jairo, una
mujer que sufria, hacfa doce afios, molestias incurables, le toca la tinica y
sana. Llegando el Maestro a la casa del fariseo, libra a la jovencita de las
garras de la muerte.

Cuando Jesds sale de la casa de Jairo, dos ciegos corren tras el
Maestro, clamando: “Hijo de David, ten misericordia de nosotros” Sus
ojos se abren y ellos salen a divulgar, en Galilea, las grandes cosas que el
Sefior les hizo.

En el mismo instante un grupo de hombres le traen al hijo de Dios
un mudo endemoniado; Jesds expulsa al Espiritu maligno y el mudo
recupera el habla.

Y en proporcién que las gracias eran dadas, la multitud crecia,
porque en ellas crecia la Palabra de Dios; y Jesds andaba por todas partes
anunciando a todos el Reino de Dios: contaba pardbolas, hacia
comparaciones y, bajo la forma de alegoria, propagaba en las almas la
Voluntad Suprema para que todos, evitando obstdculos, pudiesen, con el
auxilio divino, liberarse de los sufrimientos opresores por los que pasaban.

Durante un largo periodo de tres afios consecutivos, Jesds, todo
dedicado a la gran misién que tan bien desempefid, no perdié un solo
momento para dejar bien clara su tarea liberadora.

Gran Reformador Religioso, derogé todos los cultos, todos los ritos,
todos los sacramentos de invencién humana, que sélo han servido para
dividir a la Humanidad, formar sectas, constituir partidos, en perjuicio de
la unificacién de los pueblos, de la fraternidad que él supo proclamar bien
alto.

Y fue por eso que fariseos y escribas, sacerdotes, doctores de la Ley y
pontifices congregados en complot maléfico, hostigaron a la
muchedumbre bestializada contra el Carifioso Rabino, y, unidos a los
Herodes, a los Caifds, a los Pilatos y Tartufos; unos por malevolencia
sanguinaria, otros por ambicién y orgullo, otros por avaricia, vil
mercancia, cobardia y servilismo, llevaron al Afectuoso Evangelizador al
Patibulo infamante, torturdndolo hasta la muerte.

Pero el triunfo de la Verdad no se hizo esperar; cuando todos crefan
muerto al Redentor del Mundo, cuando crefan haber extinguido su

291



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Doctrina de Amor, he aqui que la Piedra del Sepulcro, donde habian
depositado el cuerpo de Mozo Galileo, estremece al toque de los
luminosos Espiritus; la cavidad de la roca se muestra vacia; Jests se aparece
a Marfa Magdalena, resuena por todas partes el eco de la Resurreccién.

Triunfante de las calumnias, de las injurias, de los tormentos, de los
suplicios, de la muerte, el Hijo Amado de Dios recomienza sus valiosas
lecciones, embalsamando a sus queridos discipulos con los efluvios de la
Inmortalidad, dnicos que nos garantizan Fe viva, Esperanza sincera y
Caridad eterna.

No valié la prevencién de los sacerdotes, la orden de Pilatos; no
valieron los sellos que lacraban el sepulcro ni los soldados que lo
guardaban; en el amanecer del primer dia de la semana todo fue derribado,
y Cristo, resucitado, volvié a la arena mundial, victorioso en la lucha
contra sus terribles verdugos.

Y en su narrativa llena de sencillez, dice el Evangelio, por todos los
Evangelistas, que Cristo Jesds aparecié después de muerto, se comunicd
con los once apéstoles, se aparecié a los demds discipulos, y, después, a
mds de quinientas personas de las cercanfas de Jerusalén; les explico
nuevamente las Escrituras, les repitié la Doctrina, que no puede quedar
encerrada en una tumba, ni en una Iglesia; delante de ellos realizé
fenémenos estupendos, como la Maravillosa Pesca, les anuncié todas las
cosas que debfan suceder, les garantizé la venida del Consolador, les
prometi6, ademds de eso, su asistencia hasta la consumacién de los siglos,
no s6lo a ellos, sino a todos los que siguiesen sus pasos y se elevé a las altas
regiones del Espacio, desde donde velarfa por nosotros.

La Religién de Jests no consiste en dogmas y promesas falaces; es la
Religién de la Realidad.

Religién sin manifestaciones y comunicaciones de los Espiritus, es la
misma cosa que una ciudad sin habitantes o una casa sin moradores.

La Religién consiste justamente en esa comunién de Espiritus, en
ese auxilio reciproco, en ese afecto mutuo.

Por qué es Cristo nuestra esperanza y nuestra fe? ;Por qué le
dedicamos amor, respeto y veneracién? ;Por qué le confiamos nuestras
aflicciones? ;Por qué le hacemos oraciones? ;Por qué le dedicamos
admiracién y le rendimos gracias?

Porque sabemos que El puede y viene a iluminarnos la vida, a
fortalecernos la creencia, nos protege y nos ampara, nos auxilia y acaricia,
como un padre dedicado proporcionaria la felicidad y el bienestar a sus

hijos.

292



CAIRBAR SCHUTEL

Pues siendo Cristo las primicias del Espiritu, como lo afirma el
Apéstol Pablo; estando nosotros seguros de que El resucitd, aparecid, se
comunicd, spor qué no pueden hacer lo mismo aquellos Espiritus que
fueron nuestros amigos y parientes, aquellos que vivian con nosotros,
manteniendo mutuo carifio?

En la Epistola a los Corintios, el Apéstol de la Luz, dice: “Si los
muertos no resucitan, tampoco Cristo resucité y es nula nuestra fe.”

La resurreccién de Cristo implica la resurreccién de los muertos; y si
fuese contraria a la Ley de Dios, la manifestacién, la aparicién, la
comunicacién de los muertos, Jesds hubiera infringido esa Ley; hubiera
ido al encuentro de su primer mandamiento, que dice que tenemos la
obligacién de obedecer a nuestro Padre Celestial, a amarlo de todo nuestro
corazén, entendimiento y alma y con todas nuestras fuerzas.

Pero ya que Cristo se aparecié y se comunicé, es una sefial segura de
que la Ley de Dios consiste en la comunicacién de los Espiritus. ;Jests no
invocd, en el Tabor, a los Espiritus de Moisés y Elias?

Esta es la Religion de Jesuds, pues se basa en hechos irrefutables; esta
es la Religién de la Fraternidad, porque tiene por base el amor verdadero,
que no termina en la tumba; seguir los pasos de Jesus es lo bastante para
que seamos guiados por El y venzamos también como El vencié, la
muerte, como el triunfo de la Resurreccién.

293



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

EL SERMON DE LA ULTIMA CENA

(Juan, XIV — XVIII).

El Sermén de la dltima Cena es tan importante, edificante y
sustancial como el Sermén de la Montafa.

Este es la entrada del Espiritu en la Vida Perfecta; aquél es la fuerza,
la esperanza y la fe para proseguir en tan gloriosa senda.

El Sermén de la Montafia es la prédica publica, dirigida a la
multitud que, sedienta de la Verdad, corria presurosa a beber, en la fuente
primordial, las ensefianzas que les aclaraban el entendimiento y les
acariciaba el corazén oprimido.

El Sermén de la dltima Cena es el conjunto de consejos,
exhortaciones y recomendaciones que Jesus dirige particularmente a
aquellos que, de hecho, quieren ser sus discipulos.

Lean los capitulos XIV, XV, XVI y XVII de Juan y verdn en ese
discurso de Jesus, la bella, indiscutible, concisa y maravillosa Doctrina
Ciristiana que el Respetable Maestro fundé en la Tierra.

El Lavapies y la Cena no son mds que simbolos, pretextos para la
reunién, donde el Maestro deberfa exhortar, consolar y fortalecer a sus
discipulos, para que, con fe y coraje, resistiesen a las pruebas por las que
pasarfan con la Tragedia del Gélgota.

Lo principal de tal reunién no consiste, pues, en la Cena y en el
Lavapies, como creen las Iglesias y los sacerdotes. Lo principal consiste en
las Ensefanzas que de ahf se extraen, como luces fulgurantes, a través de
las pdginas de los Evangelios.

Después de haber repartido Jests con aquellos que deberian cuidar
de su Doctrina, el Pan, que para Jesuds simbolizaba la misma Doctrina, y el
Vino que, como esencia de la Vida, representa el Espiritu que ha de
vivificarla siempre; después de tomar una palangana y una toalla, lavar y
enjugar los pies de todos, en sefal de humildad y pureza del alma,
comienza su memorable discurso con las doce palabras de resignacién,
bienestar y esperanza: “No se turbe vuestro corazdn; ;creéis en Dios?
Creed también en mi; en la Casa de mi Padre hay muchas moradas...” Y
prosiguiendo en sus conceptos les garantiza que, ni él, Jests, dejarfa de
asistirlos y protegerlos, asi como también bajo su direccién, el Padre
Celestial les enviarfa el Espiritu Consolador, cuya falange de Mensajeros
los auxiliarfa en su gloriosa tarea.

294



CAIRBAR SCHUTEL

Jests les proporciona toda clase de auxilio, les garantiza todas las
bienaventuranzas, les dice que continuarfa viviendo, volverfa, se
manifestarfa y los asistirfa por todos los siglos de los siglos.

Atn hace mds; les avisa de que no se manifestaria al mundo, porque
el mundo no estaba preparado para recibirlo; los hombres no tenfan los
“cuerpos lavados” cuanto mds los pies para seguirlo. Garantiza, finalmente,
a sus futuros apdstoles, el Amor de Dios, y anade que todo lo que les
habia dicho fue con el consentimiento del Padre: que la Palabra no era
suya, sino de Dios.

Tras esta sustanciosa advertencia, propagé en sus discipulos el
espiritu vivificante de la fe en la inmortalidad y, en forma de Pardbola,
prosiguié en sus exhortaciones.

El Maestro comienza compardndose a una Vid, y anuncia que es la
“Verdadera Vid”.

La vid estd compuesta de tronco, gajos, hojas y frutos. Los gajos
salen del tronco y su finalidad es producir hojas y frutos.

Asi también sus discipulos deben estar unidos a él, como los gajos a
la vid, y para permanecer en la Vid necesitan dar frutos, como gajos que
son de la Vid Verdadera. Y les hace ver que la “vara que no diera frutos
serd cortada y lanzada fuera”, mostrando asi la necesidad del trabajo
espiritual para la fructificacién de la virtud. Y asi como el gajo, la vara
recibe la savia de la vid, labora, la manipula para que broten los frutos, —
las uvas — asi también los apéstoles o discipulos reciben el Espiritu de la Fe
de su Maestro, para trabajar con ese Espiritu, bendita savia, a fin de brotar
los frutos de esa labor.

A fin de apropiar mejor la necesidad del cumplimiento de ese deber,
Jests dice que el Viticultor de la Vid, representado en él, es el Padre
Celestial, es el Creador de todas las cosas, es, finalmente, Dios.

Con esta afirmacién, el Maestro quiso decir que su obra es divina,
celestial y, por tanto, ninguna potestad conseguird destruirla, pues el
Viticultor no dejard de velar por su Vid.

Entonces el Sefior abre a sus seguidores su amoroso corazdn,
embalsamado de los mds puros sentimientos y de los mds vivos afectos y
les dice: “Asi como el Padre me amd, asi también yo os amé; permaneced
en mi amor; y si guarddis mis mandamientos, permaneceréis en mi amor,
asi como yo he guardado los mandamientos de mi Padre y permanezco en
su amor.”

Dijo mds: que ellos sélo serian sus amigos si hiciesen lo que ¢ les
ordenara, y pasé entonces a prevenitlos de lo que les debia suceder: “que el

295



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

mundo los aborreceria, que ellos serfan perseguidos, pero que no se diesen
por vencidos, porque vencerfan”.

Insistié tenazmente para que todos esperasen la “venida del Espiritu
de la Verdad, de los Espiritus encargados de guiar sus pasos, de iluminarles
el Camino, de fortalecerles la Fe”. Dijo que esos Espiritus darfan
testimonio de él, y harfan mds adn: “convencerian al mundo del pecado,
de la justicia y del juicio”.

Determiné que sus discipulos dijesen a las generaciones que él 7o
habia dicho la iltima palabra, sino al contrario, quedaban muchas cosas por
decir; no lo hacia porque ellos no comprenderian, pero el Espiritu de la Verdad
estaria encargado de esa misidn; Apdstoles invisibles estarian siempre con
aquellos que quisiesen recibir su Palabra, y ademds de explicarla con alegria,
anunciarian las cosas que deberian suceder.

Finalmente, el Maestro ofrece, a sus seguidores, su Palabra de
despedida; demuestra su compasién por todos; los exhorta nuevamente
para que se prevengan de las tribulaciones; los anima a la victoria; se
muestra como vencedor y les anuncia la aproximacién de la hora en que
iban a ser esparcidos, cada uno para su lado.

Concluye, al final, su tocante prédica con una oracién, un clamor
del alma para santificar mejor sus palabras, para hacerlas vibrar en el alma
de sus discipulos, para unir aquella Iglesia Naciente a los Agentes de la
Divina Voluntad; para unir aquél pufiado de hombres, que en el futuro
serfan el baluarte de la Verdad; finalmente, para demostrarles que estaba
en intima unién con el Padre de los Espiritus y que de El habia recibido
todas las 6rdenes.

Es que Jesus, en esa misma oracién, no sélo oré por aquellos que se
hallaban con ¢él; sino que rogé hasta por nosotros, que meditamos hoy en
sus ensefanzas y por todos aquellos que mds tarde recibirdn esas
ensefianzas.

Esos actos, esas palabras, ese espiritu de dedicacidn, ese celo
sobrehumano, ese cardcter edificante con que el Divino Maestro ilustré
todos los momentos de su vida, ungidos siempre de aquella caridad que
excede a todo entendimiento humano; esa oracién extraordinaria,
admirable, en que, en un coloquio de amor con el Supremo Creador,
resumid, dio cuenta de su grandiosa misién y al mismo tiempo solicité
para todos el amparo de los Cielos, sélo podian ser apreciados a la luz del
Espiritismo, porque es, en Verdad, esta Doctrina que estaba destinada por
el propio Jesis a propagar en el alma humana la savia vivificante del
Evangelio.

296



CAIRBAR SCHUTEL

El Sermén de la tltima Cena encierra, como el de la Montana, todas
las condiciones doctrinarias, para hacer feliz al hombre en la Tierra y
divinizarlo en los Cielos.

Quien escucha estas Palabras y pone en prictica esas ensefianzas
edifica su casa sobre la roca; y aunque soplen los vientos y se desborden las

aguas, la casa permanece y el amparo de los buenos Espiritus nunca falta a
sus moradores.

297



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

COMUNION DE PENSAMIENTO

“Cargad con mi yugo y aprended de mi, que soy afable y humilde de corazdn, y
encontraréis descanso para vuestras almas. Porque mi yugo es llevadero y mi carga ligera.”

(Mateo, X1, 29-30).

“No ruego sélo por ellos, sino también por los que crean en mi a través de su palabra.
Que todos sean una sola cosa; como ti, Padre, estds en mi y yo en ti, que también ellos sean
una sola cosa en nosotros, para que el mundo crea que rii me has enviado. Yo les he dado la
gloria que ti me diste para que sean uno, como nosotros somos uno. Yo en ellos y tii en mi,
para que sean perfectos en la unidad, y asi el mundo reconozca que tii me has enviado y que

; »

los amas a ellos como me amas a mi.
(Juan, XVIL, 20-23).
“Yo soy el Camino, la Verdady la Vida; nadie va al Padre sino por mi.”

(Juan, XIV, 6).

Comunidn viene del latin comunio, que quiere decir, “sociedad,
participacién mutua”, y, segin Cicerén, “parentesco, relaciones comunes
de opiniones y creencias”.

Pensamiento es un acto particular del Espiritu, o una operacién de
inteligencia.

Comunidn de pensamiento es, por tanto, participacién del Espiritu.

Comulgar viene de la palabra communicare, “comunicar, conversar,
participar, corresponderse”.

El P. Manuel Bernardez dice:

“La confianza con que los santos de la Tierra se “comunican con los
santos del Cielo.”

Garret dice: “Comulgaba silenciosamente conmigo en estas graves
meditaciones.”

Comulgar de pensamiento es tener el mismo modo de pensar: la
misma creencia religiosa, cientifica, politica o literaria.

Los hombres de ciencia tienen su exégesis implacable; los literatos
estdn sujetos a ciertas y determinadas reglas; los politicos tienen su
comunién exclusiva, y el sectarismo religioso su comunién de
pensamiento intolerante, como se muestra en nuestros dias.

Pero el hombre verdaderamente religioso, discipulo de Jests debe
comulgar en pensamiento con su Maestro.

298



CAIRBAR SCHUTEL

Por eso es que el Nazareno se expresé asi: “Aprended de mf que soy
humilde y manso de corazén; cargad mi yugo y mi fardo; sed uno
conmigo, asi como yo soy uno con el Padre Celestial: yo soy el Camino, la
Verdad y la Vida; nadie va al Padre sino por mi.”

Si comulgamos en pensamiento con Jesds, estamos en la Caridad,
Deus Caritas est, y Dios nos da la gracia de la sabiduria del Cielo.

Para que comulguemos con los hombres, en pensamiento, es
necesario que los hombres comulguen en pensamiento con Jests.

Sélo en Jesis encontramos la fuerzas para dominar nuestras
pasiones, sélo El tiene la Verdad que esclarece, la Vida que alimenta; sélo
en El vemos el Camino que nos conduce a Dios.

Y para comulgar en pensamiento con Jesus es necesario estudiar sus
ensefianzas y poner en prdctica sus ordenaciones.

La humildad, el estudio, el trabajo, el raciocinio, la buena voluntad,
y la oracién, son los elementos indispensables para llegar al Maestro y con
El aprenderemos a ser humildes y mansos de corazén, para poder
descubrir las maravillas de la Vida Eterna.

299



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

CRUZY CRUCES

“Jesiis quedd en manos de los judios y, cargando con la cruz, salié hacia el lugar
llamado “Calvario”, en hebreo Gélgota, donde lo crucificaron. Con € crucificaron a otros dos,
uno a cada lado, y Jesiis en medio. Pilatos, por su parte, escribid y puso sobre la cruz este
rétulo: JESUS NAZAREN O, REY DE LOS JUDIOS.”

(Juan, XIX, 17-19).

iCruz! ;Madero infamante, que serviste de instrumento para el
suplicio de mi Maestro! ;Simbolo de torturas y desventuras, emblema de la
malicia humana, invento satdnico del odio y de la venganza, origen de
todos los artefactos, de todas las mdquinas, de todos los utensilios, de todas
las rejas, de todos los hierros, lanza, pufial, cuchillo, que masacraron
cuerpos y pisotearon almas, yo te maldigo, como la luz maldice las
tinieblas, como la verdad maldice el error, como el amor maldice el mal!

Eres td, santo de los fariseos y custodia de los ignorantes, que hasta
hoy deambulas por los caminos y por las calles, pregonando virtudes
mortiferas, afamada por los necios y mercaderes, después de la cena trégica
del Gélgota; y por la magia de mil miradas en ti concentradas, arrastras,
todos los dias, a las tinieblas del Espacio, a millones de Espiritus que gritan
como un bdho agorero de las necrépolis y revolotean, ciegos como
vampiros, sin orden, sin alimento y sin reposo.

iMaldita cruz! ;Tus victimas gritan por mi voz, y sus penas serdn el
juicio, ante las almas, de tu condenacién!

iCruz maldita del suplicio de Palestina, que impediste dos mil afios
de progreso humano! ;Cruz que te rebelaste ante la mds poderosa
Voluntad de Dios que se mostré en la Tierra! {Cruces pequefias, que
participasteis en la masacre de ladrones, de adulteros, de parias, de
falsarios; cruces de todos los tamafios que consumasteis las obras de tus
inventores, sirviendo de patibulo para los innovadores, los descubridores,
los genios propulsores de la evolucién mundial; caed, malditas, quebrad
vuestros brazos, triturad vuestras células y desapareced en el infierno de la
nada! ;Soplad, vientos del Progreso! jLibrad a nuestro planeta de las larvas
de esa esfinge que cayd; iluminad, soles de la Espiritualidad, para que el
disco de la muerte se apague de las conciencias y no obsesione mds a las
almas con sus ilusiones engafiosas!

iCruz traicionera, madre de todas las cruces, que falseaste la Justicia
y Misericordia de Dios, cae, y en tu caida estridente aplasta a los Herodes,

300



CAIRBAR SCHUTEL

a los Caifds, a los Anases que cultivan tus dones, estimulan tus virtudes,
que endiosan tu nombre, que luchan, que trabajan, que se esfuerzan para
verte de pie como atractivo a su dominio, como sugestién de tu fuerza;
cae, somete y arrdstrate a tus tinieblas con tus aduladores; desaparece con
el Dragdn que extiende sus tentdculos por toda la Tierra!

iCae, madero infamante! Quiebra tus brazos; disuelve tus
moléculas. ..

La brisa serena de la madrugada ya se hace sentir, y los colores
prometedores del séptimo dia despuntan bellos y esplendorosos en los
horizontes de nuestro mundo.

La cruz, emblema de la muerte, va a caer, para dar lugar al Espiritu,
personificacién de la resurreccién. ..

301



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

CRISTIANISMO E INMORTALIDAD

“Pasado el sibado, Maria Magdalena, Maria la madre de Santiago y Salomé
compraron perfumes para ir a embalsamarlo. El primer dia de la semana, muy de
madrugada, al salir el sol, fueron al sepulcro. Iban diciéndose: ; Quién nos rodard la puerta del
sepulcro? Levantaron los ojos, y vieron la losa habia sido removida; era muy grande. Entraron
en el sepulcro y, al ver a un joven sentado a la derecha, vestido con una tinica blanca, se
asustaron. Pero € les dijo: No os asustéis. Busciis a Jesiis Nazareno, el crucificado. Ha
resucitado. No estd aqui. Ved el sitio donde lo pusieron. Id, decid a sus discipulos y a Pedro
que ¢ ird delante de vosotros a Galilea. Alli lo veréis, como él os dijo. Ellas salieron huyendo
del sepulcro, porque se habia apoderado de ellas el temor y el espanto, y no dijeron nada a
nadie porque tenian miedo. Jesiis resucitdé al amanecer del primer dia de la semana, y se
aparecié primero a Maria Magdalena, de la que habia lanzado siete demonios. Ella fue a
decirselo a los que habian andado con él, que estaban lenos de tristeza y llorando. Ellos, al ofr
que vivia y que ella lo habia visto, no lo creyeron.”

(Marcos, XV1I, 1-11).

“Pasado el sibado, al rayar el alba, el primer dia de la semana, fueron Maria
Magdalena y la otra Maria a ver el sepulcro. De pronto hubo un gran terremoto, pues un
dngel del Sefior bajé del cielo, se acercd, hizo rodar la losa del sepulcro y se sentd en ella. Su
aspecto era como un rayo, y su vestido blanco como la nieve. Los guardias temblaron de miedo
y quedaron como muertos. Pero el dngel, divigiéndose a las mujeres, les dijo: No temdis; sé que
buscdis a Jesiis, el crucificado. No estd aqui. Ha resucitado, como dijo. Venid, ved el sitio
donde estaba. Id en seguida a decir a sus discipulos: Ha resucitado de entre los muertos y va
delante de vosotros a Galilea. Allf le veréis. Ya os lo he dicho. Ellas se alejaron a toda prisa del
sepulcro, y con miedo y gran alegria corvieron a llevar la noticia a los discipulos. De pronto
Jesils salid a su encuentro y les dijo: Dios os guarde. Ellas se acercaron, se agarraron a suspiesy
lo adoraron.”

(Mateo, XXVIII, 1-9).

“El primer dia de la semana, al rayar el alba, volvieron al sepulcro llevando los
aromas preparados. Y se encontraron con que la puerta habia sido rodada del sepulcro.
Entraron y no encontraron el cuerpo de Jesis, el Seior. Mientras ellas estaban desconcertadas
por esto, se presentaron dos varones con vestidos deslumbrantes. Ellas se asustaron y bajaron los
ojos; ellos les dijeron: ;Por qué busciis entre los muertos al que vive? No estd aqui, ha
resucitado. Recordad lo que os dijo estando atin en Galilea, que el Hijo del Hombre debia ser
entregado en manos de pecadores, ser crucificado y resucitar al tercer dia. Ellas se acordaron de
estas palabras. Regresaron del sepulcro y contaron todo a los once y a todos los demds. Eran
Maria Magdalena, Juana y Maria la de Santiago y las demds que estaban con ellas las que
decian estas cosas a los ap dstoles. Aquellas palabras les parecieron un delirio, y no las creian.
Pero Pedro se levantd y se fue corriendo al sepulcro; se asomé, y sdlo vio los lienzos; y regresd a
casa maravillado de lo ocurrido.”

302



CAIRBAR SCHUTEL

(Lucas, XXIV, 1-12).

“El primer dia de la semana, al rayar el alba, antes de salir el sol, Maria Magdalena
Sue al sepulcro y vio la piedra quitada. Entonces fue corriendo a decirselo a Simén Pedro y al
otro discipulo preferido de Jesiis; les dijo: Se han llevado del sepulcro al Sefior y no sabemos
dénde lo han puesto. Pedro y el otro discipulo salieron corriendo hacia el sepulcro los dos
Juntos. El otro discipulo corrid mds que Pedro, y llegd antes al sepulcro; se asomé y vio los
lienzos por el suelo, pero no entrd. En seguida llegd Simdn Pedro, entrd en el sepulcro y vio los
lienzos por el suelo; el sudario con que le habian envuelto la cabeza no estaba en el suelo con
los lienzos, sino doblado en un lugar aparte. Entonces entvd el otro discipulo que habia llegado
antes al sepulcro, vio y creyd; pues no habia entendido atin la Escritura segin la cual Jesis
tenia que resucitar de entre los muertos. Los discipulos se volvieron a su casa. Maria se queds
Suera, junto al sepulcro, llorando. Sin dejar de llorar, se asomd al sepulcro y vio a dos dngeles
con vestiduras blancas, sentados uno a la cabecera y el otro a los pies, donde habia sido puesto
el cuerpo de Jesiis. Ellos le dijeron: Mujer, ;por qué lloras? Contestd: Porque se han llevado a
mi Sefior, y no sé dénde lo han puesto. Al decir esto, se volvid hacia atrds y vio a Jesvis alli de
pie pero no sabia que era Jesiis. Jesiis le dijo: Mujer, ;por qué lloras? ;A quién buscas? Ella,
creyendo que era el hortelano, le dijo: Sefior, si te lo has llevado tit, dime donde lo has puesto, y
yo iré a recogerlo. Jestis le dijo: (Maria! Ella se volvid y exclamd en hebreo: ;|Rabbuni! (es decir,
Maestro). Jesiis le dijo: Suéltame, que aiin no he subido al Padre; anda y di a mis hermanos
que me voy con mi Padre y vuestro Padre, con mi Dios y vuestro Dios. Maria Magdalena fue
a decir a los discipulos que habia visto al Seriory a anunciarles lo que ¢l le habia dicho.”

(Juan, XX, 1-18).

El Cristianismo es la Religién de la Inmortalidad. Sin esta no se
comprende la Misién de Jests, no se puede absolutamente comprender su
intimo pensamiento.

En Jests no se ven sélo palabras, sino también los ejemplos, y
hechos que basan su Doctrina.

Estas partes de los Evangelios prueban exuberantemente nuestra
afirmacién.

Ya preguntamos: ;qué serfa el Cristianismo sin las apariciones de
Jests?

;Serd posible que la incomparable Doctrina que El fundé tuviese
por conclusién la muerte?

En este caso, tendrian razén aquellos que no creen en el mis alld de
la tumba.

Pero, no es asi; la Inmortalidad resplandece de su Palabra, que es luz
para iluminarnos el porvenir.

La pérdida irreparable del Maestro consternaba el corazén de sus
discipulos, cuando las autoridades superiores rasgan el velo de la muerte y

303



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

aparece la Magdalena y les revela los misterios de la Vida del Mds All4 en
su vigor.

Siguiendo esta aparicién, se manifiesta también el recién muerto,
que, demostrando asi el proseguimiento de su existencia, recomienda, a su
mediadora, dar la noticia a sus discipulos de aquella manifestacién, para
que también ellos asi lo hiciesen, porque, como ya habia dicho, “el
discipulo debe ser como el Maestro”.

La resurreccién es la Vida, y la Vida se manifiesta en el hombre y al
hombre.

Jests es la Vida porque se manifiesta vivo a los hombres, para que
los hombres comprendan que la tumba no es el fin: Jesis es la
resurreccion.

El Espiritu vive, insistamos, y la muerte no es mis que una
transformacién para un estado mejor.

304



CAIRBAR SCHUTEL

DEMOSTRACION DE LA
INMORTALIDAD LA PESCA
MILAGROSA

“Jesils se manifestd de nuevo a los discipulos en el mar de Tiberiades. Fue de este modo:
Estaban juntos Simén Pedro, Tomdis “el Mellizo”, Natanael el de Cand de Galilea, los hijos
de Zebedeo y otros dos discipulos. Simdon Pedro les dijo: Voy a pescar. Le contestaron: Nosotros
también vamos contigo. Salieron y subieron a la barca. Aquella noche no pescaron nada. Al
amanecer, estaba Jesis en la orilla; pero los discipulos no sabian que era Jesis. Jesiis les dijo:
Muchachos, ;tenéis algo que comer? Le contestaron: No. El les dijo: echad la red al lado
derecho de la barca y encontraréis. La echaron, y no podian sacarla por la cantidad de peces.
Entonces el discipulo preferido de Jesiis dijo a Pedro: Es el Sefior. Simén Pedro, al ofr que era
el Serior, se vistid, pues estaba desnudo, y se echd al mar. Los demds discipulos llegaron con la
barca, ya que no estaba lejos de tierra, a unos cientos, arrastrando la red con los peces. Al
saltar a tierra, vieron unas brasas y un pescado sobre ellas, y pan. Jesis les dijo: Traed los peces
que acabdis de pescar. Simén Pedro subid a la barca y sacé a tierra la red llena de ciento
cincuenta y tres peces grandes. Y, a pesar de ser tantos, no se rompid la red. Jesis les dijo: Venid
y comed. Ninguno de los discipulos se atrevid a preguntarle: ;Tih quién eres?, pues sabian que
era el Serior. Entonces Jesiis se acercd, tomd el pan y se lo dio; y lo mismo el pescado. Esta fue la
tercera vez que se aparecid a los discipulos desp ués de haber resucitado de entre los muertos.”

(Juan, XXI, 1-14).

Para grabar mejor en el alma de sus discipulos la realidad absoluta de
la sobrevivencia, Jests, el Maestro y Sefior, no se conforma con las pruebas
que ya les habia dado de la Vida del Mds All4; repiti6 esas pruebas con
otros tantos hechos inequivocos y perentorios, que representan cuanto
puede al Espiritu separado de su cuerpo mortal y en su existencia real de la
Vida Eterna.

La “pesca milagrosa”, la accién que el Maestro ejercié sobre sus
seguidores, los hechos que les presentd, al partir el pan, al distribuir los
peces, en fin, repitiendo propiamente lo que ya habia hecho, cuando vivia
con ellos en su manifestacién corporal, apareciendo, comunicdndose,
fortaleciendo relaciones con los seres queridos, Jests, no sélo les quiso dar
una prueba de su amor, sino también destacar que la aparicién y
comunicacién de los Espiritus representa la Ley Providencial para que el
hombre comprenda en qué consiste la vida y qué es la Muerte.

305



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Parece claro y légico que, si fuese condenada por Dios la
comunicacién entre ambos mundos — el visible y el invisible — Jests, el
Maestro por excelencia, el Representante, el Enviado del Supremo Sefor,
el ejecutor de sus Leyes, no hubiera sancionado con el ejemplo esa ley que
rige ambos mundos.

Si es un crimen practicar ese ministerio, como creen erréneamente
los jefes de las religiones sacerdotales, Jests es un criminal, infractor de la
Ley, en lugar de ser un cumplidor de la misma.

;Y serd creible que el Maestro, que se nos presenté como el ejemplo
vivo de la Verdad, El que se afirmé el Camino, la Verdad y la Vida, y que
dijo que no pasarfa una tilde de la Ley sin que todo fuese cumplido,
infringiese la Ley con esas apariciones y manifestaciones?

Las apariciones de Cristo autorizan forzosamente las apariciones de
los “muertos”, y, en consecuencia, sus comunicaciones con nosotros.

Pablo, que es doctor en esta materia, dice: Si los muertos no resucitan,
Cristo tampoco resucitd, y es nula nuestra fe.

Resurreccidn quiere decir “aparicién, manifestacién, comunicacién”,
palabras que, traducidas en hechos, se hallan estrechamente unidas. Y asi
como los Apéstoles supieron de la Resurreccién de Cristo teniendo con El
relaciones de amistad y simpatia, los verdaderos cristianos, que saben que la
vida en su realidad es una y que la existencia terrestre no es mds que una fase
de la Vida Real, también supieron de la resurreccién de los “muertos”
comunicdndose con ellos.

Si es pecado, si es un crimen tener relaciones con los que pasaron
para el Mds Alld, ipso facto no puede dejar de haber pecado en las
comunicaciones de Cristo y en las de los santos, cuyas narrativas llenan las
pdginas de la Historia.

306



CAIRBAR SCHUTEL

LA INCREDULIDAD Y LA
REALIDAD DEL ESPIRITU

“Tomds, uno de los doce, a quien llamaban el “Mellizo”, no estaba con ellos cuando
llegd Jesiis. Los otros discipulos le dijeron: Hemos visto al Seiior. El les dijo: Si no veo en sus
manos la sefial de los clavos y no meto mi dedo en el lugar de los clavos y la mano en su
costado, no lo creo.

Ocho dias después, estaban nuevamente alli dentro los discipulos, y Tomds con ellos.
Jesits llegd, estando cerradas las puertas, se puso en medio y les dijo: La paz esté con vosotros.
Luego dijo a Tomds: Trae tu dedo aqui y mira mis manos; trae tu mano y métela en mi
costado, y no seas incrédulo sino creyente. Tomds contestd: [Sefior mio y Dios mio! Jesiis dijo:
Has creido porque has visto. Dichosos los que creen sin haber visto.”

(Juan, XX, 24-29).

El Amor de Jests excede a todo el entendimiento humano. En su
abnegacién y en el deseo que mantenia en hacer creyentes sinceros, no
midié las exigencias del Apéstol Tomds, que dijo que sélo creerfa en su
resurreccidon o sobrevivencia si lo viese y lo examinase.

Y Jests, completamente materializado, se vuelve visible y tangible a
su discipulo, satisfaciendo asi los necesarios deseos que él tenia de basar su
fe sobre pruebas positivas. El Maestro ensendé mds: que esa Fe no se negaba
a quien quiera que fuese, y aquellos que crefan sin ver ya se hallaban
maduros en la creencia, pues ya habian observado fenémenos, no teniendo
mds necesidad de pruebas positivas; por eso mismo eran bienaventurados.

Como se verifica, el modo de proceder de Jests estd en completa
oposicién con el de los sacerdotes de las multiples Iglesias esparcidas por el
mundo.

Mientras estos exigen una fe ciega en sus dogmas, Jestis procura
demostrar la Verdad con hechos tangibles.

El Maestro no exige la esclavitud de la razén ni la degeneracién del
sentimiento, antes respeta y proclama el libre albedrio de cada uno, ese
atributo concedido a la criatura para su progreso moral, cientifico y
religioso.

Consintiendo Jestis que su Apéstol lo examinase para poder creer, en
la resurreccién, previno también a todos, en cierta forma, que el
Consolador, el Espiritu de la Verdad, que El enviarfa en nombre del
Padre, reproduciria su Doctrina no sélo con palabras, sino también con

307



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

hechos de la misma naturaleza por El producidos. La Religién no consiste
s6lo en palabras y hechos.

“Asi como yo hice, haced vosotros también, dijo el Divino Maestro
a sus discipulos, porque yo lo hice para daros ejemplo.”

En sus predicaciones Jesis decia siempre a los que lo seguian:
“Aquél que crea en mi, rios de agua viva manarin de su vientre”,
aludiendo asi al Espiritu que deberfa ser dado a todos los que lo siguiesen.

Sin comunicacién no hay revelacién, y sin revelacién el hombre
material, ignorante, orgulloso, egoista, no podria ocuparse con asuntos que
se refieren a su vida espiritual; atrasarfa su progreso y su felicidad.

Asi como no puede haber fraternidad y paz sin religién, tampoco
puede haber religién sin comunién espiritual.

308



CAIRBAR SCHUTEL

EL APOSTOL PABLO -EL GRITO DE
LA INMORTALIDAD

“Saulo, por su parte, respivando asin amenazas de muerte contra los discipulos del
Serior, se presentd al sumo sacerdote y le pidid cartas para las sinagogas de Damasco, con el fin
de que si encontraba algunos que quisieran este camino, hombres o mujeres, pudiera llevar los
presos a Jerusalén. En el camino, cerca ya de Damasco, de repente le envolvid un resp landor
del cielo; cayé a tierra y oyé una voz que le decia: Saulo, Saulo, ;por qué me persigues? El
preguntd: ;Quién eres, Sefior? Y él: Yo soy Jesiis, a quien tii persigues. Levdntate y entra en la
ciudad; alli te dirdn lo que debes hacer. Los que lo acompariaban se quedaron aténitos, oyendo
la voz, pero sin ver a nadie. Saulo se levanté del suelo, y, aunque tenia los ojos, no veia nada;
lo llevaron de la mano a Damasco, donde estuvo tres dias sin very sin comer ni beber.

Habia en Damasco un discipulo llamado Ananias, a quien el Seiior llamé en una
vision: [Ananias! Y €| respondid: Aqui estoy, Serior. El Seiior le dijo: Vete vipidamente a la
casa de Judas, en la calle Recta, y pregunta por un tal Saulo de Tarso, que estd alli en oracidn
y ha tenido una vision: un hombre llamado Ananias entraba y le imponia las manos para
devolverle la vista. Ananias respondid: Seiior, he oido a muchos hablar de ese hombre y decir
todo el mal que ha hecho a tus fieles en Jerusalén. Y estd aqui con plenos poderes de los sumos
sacerdotes para prender a todos los que te invocan. El Seior le dijo: Anda, que este es un
instrumento que he elegido yo para llevar mi nombre a los paganos, a los reyesy a los israelitas.
Yo le mostraré cudnto debe padecer por mi. Ananias partié inmediatamentey entré en la casa,
le impuso las manos y le dijo: Saulo, hermano mio, vengo de parte de Jesiis, el Sefior, el que se
te aparecid en el camino por el que venias, para que recobres la vista y quedes lleno del
Espiritu Santo. En el acto se le cayeron de los ojos como escamas, y recobré la vista; se levantd y
Jue bautizado. Comid y recobrd fuerzas. Y se quedd unos dias con los discipulos que habia en
Damasco. Y en seguida se puso a predicar en las sinagogas proclamando que Jesiis es el Hijo de
Dios. Todos los que lo escuchaban se quedaban estupefactos y decian: ;No es éte el que
perseguia en Jerusalén a los que invocan ese nombre, y no ha venido aqui para llevarlos
encadenados a los sumos sacerdotes? Saulo cobraba cada vez mds dnimo y tenia confundidos a
los judios de Damasco, demostrando que Jesiis es el Mesias.”

(Hechos de los Apdstoles, IX, 1-22).

Pablo es el més bello brote del Arbol del Cristianismo.

De entre todos los grandes en la Fe, que se distinguieron por su
dedicacién y amor a la causa de Jests, Pablo es el Espiritu cuya luz
sobrepasa a todos los anhelos de la Caridad, es la sabiduria que supera a
todas las ciencias, es el prodigio de todos los prodigios, es el coraje, la
energfa que afronta todas las grandezas, es el Genio inigualable de todos
los tiempos.

309



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

Sélo se sabe de un Espiritu, al que la Humanidad reverencia,
admira, adora y estd en una esfera superior a la del Apéstol de los Gentiles:
Nuestro Sefior Jesucristo.

Dotado de gran sabiduria, iluminado por una inteligencia singular,
revestido de un criterio extraordinario, el Maestro de los Gentiles tuvo la
envidiable felicidad de ser convertido a la Verdad por el Espiritu de
Jesucristo, que hizo de él su Vaso de Honra, para que llevase a las gentes la
Palabra de la Redencién.

La conversién de Pablo es el hecho mds culminante de la Vida del
Cristianismo.

El grito de Damasco: [Saulo, Saulo, Yo soy Jesis! Te es duro resistir
contra el aguijon: es el grito de la Inmortalidad y Comunién Espirita, la
que se repite, hoy, por todo el mundo llamando a los hombres al Camino,
alaVerdad y ala Vida.

Todos los discipulos de Jests recibieron la ensefianza oral de la
Divina Doctrina durante la encarnacién del Mesias; sélo Pablo la recibié
después de la desencarnacién del Nazareno.

Todos presenciaron y fueron testigos de mil fenémenos que el
Embajador de Dios realizé como prueba de su misién.

Solamente Pablo fue testigo de un fenémeno que le hizo soportar
todas las amenazas, todos los peligros, toda la persecucién: la aparicién del
Hijo de Dios.

Todos recibieron consejos, dddivas, promesas; ahora era el pedazo de
pan, el vino, los peces, los milagros, ahora la Doctrina, el auxilio
monetario; Pablo recibié el propio Espiritu del Maestro, que lo asistia,
como Elfas reposaba sobre Eliseo.

Por eso €l fue el mayor de todos, por eso él es el mayor de todos: Ya
no soy mds yo quien vive, sino Cristo es el que vive en mi; ya no soy mds yo
quien habla y quien actiia, sino Cristo es el que habla y quien actiia en mi,
decfa el gran misionero.

Pablo es el primus inter pares de los portavoces del Cristianismo; su
desapego de las mundanas glorias y de los viles intereses terrenos se destaca
de modo convincente en las pdginas del Nuevo Testamento: “Nunca fui
un peso a quien quiera que sea; para mi subsistencia, y para auxiliar a mi
préjimo, me sirvieron estos brazos.”

Pablo era tejedor, fabricaba o manipulaba tiendas de campana.

No hubo dominador ni dominio por mds fuerte que fuese que
pudiera separar al Apédstol de su Maestro querido: “;Quién me separard del
amor de Ciristo Jests? ;La salud, la enfermedad, la abundancia, la miseria,

310



CAIRBAR SCHUTEL

las autoridades, la vida y la muerte? Nada me separard del Amor de
Ciristo.”

Conocedor de todos los “misterios”, de todo motivo de la Viday de
la Muerte, en sus memorables Epistolas resaltan, como chispas luminosas,
la sobrevivencia humana, la comunicacién espirita, la reencarnacién, la
evolucién para la perfeccién, para la salvacién final de todos los seres vivos,
en la Vida Eterna y Bienaventurada del “Dios Desconocido” que él
anunciaba a judios y gentiles.

Revestido de una admirable humildad, estaba, entretanto, dotado de
un genio inflexible: ni las fieras lo atemorizaban. Ofendido en su cara por
el sumo sacerdote Ananias, en el Sanedrin, no pudo contenerse ante el
insulto: “Dios te golpeard, muro blanqueado! ;T4 estds ah{ sentado para
juzgarme segtin la Ley, y contra la Ley mandas que yo sea herido?”

En el Adridtico, es también Pablo con su coraje cristiano, el que
desaffa a la tempestad, aunque estaba prisionero, y salva a la tripulacién
del desdnimo y del naufragio.

En la Isla de Malta, una vibora le muerde en una mano y los
indigenas exclaman: “;Este hombre es verdaderamente homicida, se salvé
del mar, pero la Justicia no lo dejé vivir!”

Pero el Mediador de Jesucristo sacude el reptil en el fuego y
continda con su calma habitual; y viendo nuevamente los gentiles que el
doctor del Apostolado Cristiano era invulnerable al veneno, lo
proclamaron dios.

Pablo es verdaderamente admirable: antiguamente sus ropajes,
curaban a los enfermos, hoy, sélo su nombre levanta nuestro espiritu
abatido por las mundanas luchas.

iSalve, Apéstol Venturoso, ruega a tu Maestro por mi y ampdrame
con el poder de tu fe y la luz de tu sabidurfa!

311



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

LA RESURRECCION DE LAZARO

“Habia un enfermo, Ldzaro, de Betania, el puceblecito de Maria y de su hermana
Marta. Maria era la que ungid con perfume al Seiior y le enjugd los pies con sus cabellos; su
hermano estaba enfermo. Las hermanas mandaron a decir al Serior: Tu amigo estd enfermo.
Jesiis, al enterarse, dijo: Esta enfermedad no es de muerte, sino para que resp landezca la gloria
de Dios y la gloria del Hijo de Dios. Jesiis era muy amigo de Marta, de su hermana y de
Ldzaro. Y aunque supo que estaba enfermo, se entretuvo asin dos dias donde estaba. Sélo
entonces dijo a sus discipulos: Vamos otra vez a Judea. Los discipulos le dijeron: Maestro, hace
poco querian apedrearte los judios, ;y vas a volver alli? Jesiis contesté: ;No tiene doce horas el
dia? Si uno anda de dia, no tropieza, porque ve la luz de este mundo; pero si uno anda de
noche, tropieza, porque le falta la luz. Dijo esto, y afiadié: Lizaro, nuestro amigo, duerme,
pero voy a despertarlo. Los discipulos le dijeron: Sefior, si duerme, se recuperard. Pero Jesis
hablaba de su muerte, y ellos creyeron que hablaba del reposo del suerio. Entonces Jesiis les dijo
claramente: Ldzaro ha muerto; y me alegro por vosotros de no haber estado alli, para que
credis. Vamos a verlo. Entonces Tomds, llamado el Mellizo, dijo a sus compafieros: Vamos
también nosotros a morir con .

A su llegada, Jesiis se encontrd con que hacia cuatro dias que Lizaro estaba muerto.
Betania distaba de Jerusalén unos tres kildmetros, y muchos judios habian ido a casa de Marta
y Maria para consolarlas. Asi que oyé Marta que llegaba Jesis, salid a su encuentro, mientras
que Mavria se quedd en casa. Marta dijo a Jesiis: Sefior, si hubieras estado aqui no habria
muerto mi hermano. Pero yo sé que Dios te concederd todo lo que le pidas. Jesis le dijo: Tu
hermano resucitard. Marta le respondié: S¢ que resucitard cuando la resurreccion, el tiltimo
dia. Jesiis le dijo: Yo soy la resurreccion y la vida. El que cree en mi, aunque muera, vivird. Y
todo el que vive y cree en mi no morird para siempre. ;Crees esto? Le contestd: St, Seiior, yo
creo que tii eres el Mesias, el Hijo de Dios que tenia que venir al mundo. Dicho esto, fue a
lamar a Maria, su hermana, y le dijo al oido: El Maestro estd ahi y te llama. Ella, asi que lo
0yd, se levantd rapidamente y salié al encuentro de Jesiis. Jesis, arin no habia entrado en el
pueblo; estaba rodavia en el sitio donde lo habia encontrado Marta. Los judios que estaban en
casa de Maria y la consolaban, al verla levantarse y salir tan deprisa, la siguieron, creyendo
que iba al sepulcro a llorar. Cuando Mavia llegd donde estaba Jesis, al verlo se echd a sus pies,
diciendo: Sefior, si hubieras estado aqui, mi hermano no habria muerto. Jesiis, al verla llorar y
que los judios que la acompasiaban también lloraban, se estremecid y, profundamente
emocionado, dijo: ;Ddnde lo habéis puesto? Le contestaron: Ven a verlo, Seior. Jesiis se echd a
Horar, por lo que los judios decian: Mirad cudnro lo queria. Pero algunos dijeron: Este, que
abrid los ojos al ciego, jno pudo impedir que Ldzaro muriese? Jesiis se estremecid
profundamente otra vez al llegar al sepulcro, que era una cueva con una gran piedra puesta en
la entrada. Jesiis dijo: Quitad la piedra. Marta, la hermana del difunto, le dijo: Serior, ya
hucele, pues lleva cuatro dias. Jesiis le respondid: ;No te he dicho que, si crees, verds la gloria de
Dios? Entonces quitaron la piedra. Jesiis levantd los ojos al cielo y dijo: Padre, te doy gracias
porque me has escuchado. Yo bien sabia que siempre me escuchas; pero lo he dicho por la gente
que me rodea, para que crean que ti me has enviado. Y dicho esto, gritd muy fuerte: ;Ldzaro,
sal fueral Y el muerto salid atado de pies'y manos con vendas, y envuelta la cara en su sudario.
Jesils les dijo: D esatadlo y dejadlo andar.

312



CAIRBAR SCHUTEL

Muchos de los judios que habian venido a casa de Maria y vievon lo que hizo creyeron
en él. Pero algunos se fueron a los fariseosy les contaron lo que habia hecho Jesis.

(Juan, XI, 1-46).

Esta narrativa, de una sencillez verdaderamente singular, representa
una de las bellisimas escenas del Cristianismo, sea en su aspecto religioso y
moral, sea en su modalidad cientifica o filoséfica.

Por ella se descubre la muerte bajo sus dos aspectos: el fisico y el
psiquico.

Aquellas afirmaciones caracteristicas de Jesus, diciendo: Ldzaro
duerme (no muere) pero yo voy a despertarlo, al lado de esta otra: Ldzaro
murid, despiertan inmediatamente la idea de dos muertes: laz muerte
corporal y la muerte espiritual.

En efecto, leyéndose, con atencidn, el texto evangélico, y poniendo
uno al lado del otro el modo de ver Jests y el modo de ver del evangelista,
comprendemos inmediatamente que el Caso de Ldzaro no deja de ser un
caso psiquico, fenémeno cataléptico, que tanto puede durar dos horas,
como cuatro o cinco dfas. De estos casos la Medicina no conoce
perfectamente las causas. La catalepsia presenta todas las apariencias de la
muerte: rigidez, insensibilidad, pérdida de la inteligencia, aspecto
cadavérico, etc.

Esa “enfermedad” era muy comun en Judea, donde los entierros
eran inmediatos.

Vemos, por ejemplo, en el capitulo V, versiculo 5 y siguientes de los
Hechos de los Apéstoles, que Ananias, de acuerdo con Safira, su mujer,
vendié una propiedad y se quedd con parte del precio, que deberfa ser
entregado a los Apdstoles, sélo por el hecho de que Pedro los reprendié
severamente, cayeron ambos muertos y en menos de tres horas fueron
enterrados.

En estos dos ejemplos vemos que no se trata de muerte real, sino de
simples casos de sincope o letargia.

Eso fue, seguramente, lo que le ocurrié a Lézaro.

Victima de la letargia, inmediatamente lo hicieron enterrar,
permaneciendo en el sepulcro durante la crisis cataléptica.

Jests, conociendo la naturaleza de su amigo Ldzaro y las crisis a las
que él estaba sujeto; dotado también, el Maestro, de esa doble vista, o
clarividencia, que salva distancias y no conoce barreras, demostré que
Lézaro no fue atacado por una enfermedad fisica, sino que su trastorno era
de orden psiquico, como se observa en los casos de sonambulismo,
catalepsia y letargia. Esto fue lo que le hizo retrasarse cuatro dias para

313



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

llegar a Betania. El tenfa la certeza de que no existia la ruptura de los lazos
fluidicos que unen el Espiritu al cuerpo.

Y tanto es asi, que lo desperté con un fuerte grito: Ldzaro, sal fuera,
realizando la resurreccién de su amigo. Como verdn después los lectores,
emplean el término resurreccidn en su restricta significacién.

*

Esclarecida, pues, la naturaleza de la muerte de Ldzaro: muerte
pstquica, busquemos conocer el factor indispensable de esa muerte y sus
causas.

La muerte psiquica — no encontramos otra expresiéon mds adecuada
—, es ocasionada siempre por una modificacién molecular que impide
temporalmente las transmisiones de relacién que existe entre el cuerpo y el
Espiritu. Una gran super-excitacién, o preocupacién del Espiritu,
interrumpe esas relaciones, mds o menos como ocurre en el momento del
suefio. En este caso el Espiritu no piensa mds en el cuerpo y se produce la
insensibilidad. Vemos también ciertos casos en los cuales, incluso en
vigilia, ignoramos lo que pasa en nuestro cuerpo. En el ardor del combate
el militar no sabe si estd herido.

La muerte psiquica es, pues, una exteriorizaciéon del Espiritu,
exteriorizacién esa de grados variados, que va desde la simple sugestién al
desdoblamiento de la personalidad. En esos casos, el individuo es siempre
un individuo psiquico, cuya facultad debe ser bien empleada y desarrollada
para que no haya perjuicio colectivo.

Lézaro, miembro principal de aquella familia de Betania, y que tenia
cierta afinidad con Jests, no podia dejar de ser un individuo psiquico,
pero que no practicaba sus facultades y vivia ajeno a las cosas espirituales.
El Evangelio no nos habla de ese hombre sino cuando narra su
resurreccidn, lo que quiere decir que ¢l era como si no existiese, era un
muerto que vivia alli tratando de otras cosas, extrafas a las que ennoblecen
el alma y exaltan el corazén. Su materialidad se mostré tan acentuada que
llegé a morir, aunque no hubiese separacién entre el alma y el cuerpo. Y
asf{ permanecié cuatro dfas, y mds habrfa permanecido si Jesds no hubiera
venido a resucitarlo, pues su “muerte aparente” tomd aspectos tan nitidos
de una “muerte real” que llegaron a llevarlo a la tumba, lo que hizo a su
hermana Marta pensar que “ya olfa mal”.

La muerte psiquica se puede, pues, traducir como desaparicién del
Espiritu, asi como la muerte fisica es la desaparicién del cuerpo.

314



CAIRBAR SCHUTEL

Con la resurreccién se realizé el “milagro” de la aparicién, del
resurgimiento del Espiritu en el cuerpo y, consecuentemente la
resurreccién — reaparicién del cuerpo —, después de haber sido movida la
piedra y dada la orden necesaria por Jesds para que Ldzaro saliese de la
tumba.

Encarando la cuestién por el lado cientifico, observamos una bella
cura de catalepsia realizada con la ayuda del magnetismo, del que Jesds era
el mayor de todos los representantes. Ademds, en todas sus curas no
utilizaba otro proceso. Quien eche un vistazo sobre las curas realizadas por
el Gran Maestro, verd que ningtn otro proceso fue empleado por El, si no
la imposicién de manos y la Palabra; al paralitico El le dijo: “Toma tu
camilla y anda” al ciego le dijo: “Ve”; al sordo, “Oye”, y asi
sucesivamente.

;La Ciencia de hoy estd mds adelantada que la de hace 2000 afios
atrds, principalmente la Medicina? jApostamos que incluso con la ayuda
de los sueros y de las transfusiones, los grandes médicos de nuestro pais y
del extranjero no son capaces de resucitar a los Ldzaros que caminan todos
los dias hacia las tumbas!

A propésito de este esclarecimiento sobre la resurreccién de Lizaro,
parece oportuno pasar a estas pdginas el modo de ver de los Espiritus,
registrado en La Génesis Segiin el Espiritismo sobre las Resurrecciones.

Tratando de las “resurrecciones” de la hija de Jairo y del hijo de la
Viuda de Naim, narrados en los Evangelios, ellos dicen: “El hecho de la
vuelta a la vida corporal, de un individuo, realmente muerto, seria
contrario a las leyes de la Naturaleza. Ahora bien, no es necesario recurrir a
esa derogacidn para explicar las resurrecciones realizadas por Cristo.

“En ciertos estados patolégicos, cuando el Espiritu no estd en el
cuerpo, y el periespiritu sélo estd unido a él por algunos puntos, el cuerpo
tiene todas las apariencias de la muerte y se afirma una verdad absoluta,
cuando se dice que la vida estd pendiente de un hilo. Este estado puede
durar mds o menos tiempo; ciertas partes del cuerpo pueden incluso entrar
en descomposicién sin que la vida esté definitivamente extinguida.
Mientras no se rompe el dltimo hilo, el Espiritu puede, sea por una accién
enérgica de su propia voluntad, sea por un influjo fluidico extrano,
igualmente poderoso, ser de nuevo llamado al cuerpo. Asf se explican ciertas
prolongaciones de la vida contra toda probabilidad, y ciertas supuestas

315



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

resurrecciones. Es la planta que brota de nuevo muchas veces por una sola
de sus raices; pero, desde que las ultimas moléculas del cuerpo carnal, o
este dltimo, quede en un estado de descomposicién irreparable, la vuelta a
la vida es imposible”.

Queda asi bien entendida la resurreccién de Ldzaro, bajo el punto de
vista cientifico.

Victima o no por una catalepsia, o por otra enfermedad cualquiera,
el hecho es que la muerte era aparente y no real; no se habia roto el dltimo
hilo, el periespiritu adn se hallaba unido al cuerpo por algunos puntos.
Jests, con su gran poder, reemplazé las deficiencias del enfermo y lo hizo
volver a la vida corpérea, reconstituyéndole el organismo afectado.

*

Encaremos ahora el caso por el lado religioso.

Siendo el objeto principal de Jesds dignificar su Doctrina, con
hechos emocionantes que influyesen en el cerebro y en el corazén de sus
discipulos, no quiso excluir de su tarea en la Tierra, las curas, por ser ellas
las que mds influyen en la conversién de infieles. Y durante toda su
peregrinacién en el mundo, donde quiera que encontrase un enfermo que
curar, un paralitico tendido, un sediento en asfixiante disnea, un ciego, un
sordo, un mudo, un leproso, con un gesto de sus divinas manos, con una
palabra ungida de misericordia, con una mirada envuelta de amor y de
bondad, destruia aquellos males, restaurando la salud al enfermo.

Las curas de Jestis ocupan un gran capitulo de los Evangelios. Con
ellas se podria escribir un libro, cuyos dictados concurrieran, sin duda,
para hacer sanar a muchos enfermos que, sin fe y sin conciencia de los
saludables efectos de las fuerzas superiores de la Naturaleza, cuando son
bien aplicadas, harfan desaparecer muchos males que afligen a infelices
enfermos, que inudtilmente imploran la salud que la Ciencia Académica no
da, porque estd absolutamente separada del Espiritu del Cristianismo.

No digamos, por tanto, que esas curas se hicieron exclusivamente
bajo la direccién de Jests, o que fue Jesus el tnico que las hizo, en virtud
de su divinidad milagrosa.

En todos los tiempos y en todos los paises las curas espiritas han
sido objeto de meditacién y admiracién. Y el propio Jesus, cuando
organizé su Colegio Apostdlico y envié a los Apéstoles, de dos en dos, a
predicar el Evangelio, una de las principales cosas que les recomendd fue:
“Curad a los enfermos, resucitad a los muertos, limpiad a los leprosos,

316



CAIRBAR SCHUTEL

expulsar a los demonios; gratis lo habéis recibido, dadlo gratis”. (Mateo, X,
1-9).

No vienen al caso mds citaciones, que no corresponden en esta breve
disertacién.

Concluimos que, sea bajo el punto de vista cientifico, sea bajo el
punto de vista religioso, la Resurreccién de Lizaro es una de las grandes
lecciones que el Joven Nazareno nos legé; es indispensable, por tanto, que
la estudiemos atentamente.

Dos palabras mds y terminaremos.

Resurreccidn es un término que puede ser empleado bajo el punto de
vista material y espiritual.

Cuando decimos que tal individuo “resucité”, afirmamos que él
reaparecid, porque “resucitar” quiere decir “reaparecer”.

Esa reaparicién se puede dar en cuerpo carnal o en Espiritu. Por
ejemplo: Lézaro “resucitd”, reaparecié con su cuerpo carnal, que todos ya
crefan muerto.

Pero los “muertos” también resucitan en cuerpo espiritual. Fue asi
como Moisés y Elfas resucitaron en el Tabor, como Samuel resucité en el
Endor, como Jesucristo resucité en Jerusalén y alrededores. De estos,
murieron los cuerpos carnales, pero ellos resucitaron con sus cuerpos
espirituales.

La Inmortalidad no es atributo del cuerpo material, sino del cuerpo
fluidico, celeste, espiritual.

La Resurreccién de Ldzaro fue una manifestacién fisica del poder de
Jests; la Resurreccién de Jesds fue una gracia psiquica de la Sabiduria
Divina.

317



PARABOLAS Y ENSENANZAS DE JESUS

CONCLUSION

Las varias ediciones de esta obra demuestran su buena aceptacién, la
atencién que le han concedido estudiosos y espiritus de buena voluntad.

Es sefial de que este libro, representando el Espiritu del
Cristianismo, lejos de constituir una obra de principios dogmidticos, o de
un credo personalista, orienta al neéfito en el estudio de los Evangelios, no
s6lo bajo el punto de vista religioso, sino también moral, filoséfico y
cientifico.

De hecho, no es posible separar la Religién de esos otros factores de
la elevacién humana: Moral, Filosofia, Ciencia, asi como no podemos
comprenderla sin los fundamentos sélidos, objetivos y subjetivos de la
Inmortalidad. Conviene repetir, pues, lo que quedd registrado en las
ediciones anteriores.

La Inmortalidad para nosotros lo es todo. Es por ella que el mundo
gira, los pdjaros cantan, las fieras rugen, los hombres se mueven y la luz se
hace. La Inmortalidad es la Vida, y la Religién estd en la Vida para poder
estar en Dios.

:De qué valdria el conjunto de las magnificas Pardbolas del Maestro
sin la Inmortalidad, sin la certeza de la sobrevivencia para la adquisicién de
la felicidad prometida?

:De qué valdrian sus geniales ensefanzas, envueltas en tanta dulzura
y humildad, sus constantes llamadas de amor al préjimo, de amor a Dios,
del desprendimiento de las cosas de la Tierra, de la paciencia en las
pruebas, de indulgencia para con los que nos hieren, de perddén, de
constante ejercicio para la perfeccién, sin la sobrevivencia, sin la
Inmortalidad?

De las Pardbolas de Jesds y sus ensehanzas resaltan las chispas de
fuego que forman la eterna llama que ilumina nuestra alma inmortal. No
constituyen tUnicamente una llamada a la Caridad, sino antes una
demostracién de la Fe que da la Esperanza, y de la Esperanza que nos
incita a trabajar por nuestro progreso, para ser los propios arquitectos de
nuestra existencia futura, sea en este mundo o en mundos extra-terrestres,
hacia los cuales debemos dirigir nuestra mirada.

El propésito de las reediciones de este libro es, pues, espiritualizar al
hombre, llevarlo a la posesién de si mismo, entonar en su interior un

318



CAIRBAR SCHUTEL

himno a la inmortalidad, hacer repercutir en su alma las sublimes estrofas
del Resucitado, sus incesantes convites para que lo sigamos, sus reiteradas
afirmativas de una vida infinita, a través de los mundos que constituyen las
moradas de la Casa de Dios y del tiempo sin tiempo y sin segunderos, para
aquellos que ya se cercioraron de que la Vida es sucesién continua de
progreso para la perfeccién, y que, cuanto mds perfectos son los Espiritus,
mayores son sus facultades para estudiar los enigmas del Universo, las
maravillas de la Creacién.

No existe la muerte, no hay fin; hay pasajes de un estado de
inferioridad a un estado de superioridad, gradual, sin intervalos, sin
abismos, sin saltos bruscos, porque, en la Naturaleza, seres y cosas
obedecen a una misma Ley de Relatividad, ley justa y equitativa
promulgada en los Consejos de Dios. Toda la creacién goza de esa gracia,
todos los seres viven y se alimentan de ella, en ella crecen, progresan, se
hacen adultos en el entendimiento, y, emergiendo del instinto, flotan en el
océano luminoso de la Inteligencia, donde cantan su gloriosa epifania.

Permita el Supremo Sefior que esta modesta obra lleve a los hogares
donde entre, la Paz, la Esperanza y la Fe; que ella sea, para los que la
compulsaron un fardo leve, un yugo suave, donde puedan encontrar
apoyo, orientacién para una vida nueva, un consuelo para mitigar dolores
ocultos, una puerta abierta para la Verdad, para el Amor, para la Felicidad.

iJesucristo nos auxilie para que alcancemos con facilidad la gracia
prometida!

319



Preguntas Frecuentes sobre Espiritismo
Libro Qué es el Espiritismo

Si tienes cualquier duda, encuentras algun error en
el libro o quieres comunicarnos cualquier otra
cuestién puedes escribirnos a:
info@cursoespirita.com




